
Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026

Resumo: O artigo analisa os limites das teorias clássicas da democracia à luz das contribuições feministas, destacando 
como a divisão entre público e privado sustenta desigualdades de gênero. Por meio de revisão bibliográfica, o trabalho 
discute as concepções de democracia deliberativa de Jürgen Habermas e as críticas formuladas por Seyla Benhabib e 
Flávia Biroli, especialmente no que se refere à divisão sexual do trabalho, à idealização da maternidade e à invisibilização 
das mulheres na esfera pública. Argumenta-se que a exclusão das experiências femininas configura não apenas um 
déficit democrático, mas também epistemológico. A partir dessa perspectiva, o artigo propõe a reconfiguração da 
democracia brasileira para que se torne mais inclusiva, reconhecendo as interseccionalidades entre gênero, classe e raça 
como essenciais à efetivação dos direitos humanos.

Palavras-chave: Democracia. Gênero. Direitos Humanos. Público e privado. Teorias feministas.

Abstract: The article analyzes the limitations of classical theories of democracy in light of feminist contributions, 
highlighting how the division between public and private spheres sustains gender inequalities. Through a literature 
review, the study discusses the conceptions of deliberative democracy proposed by Jürgen Habermas and the critiques 
formulated by Seyla Benhabib and Flávia Biroli, particularly regarding the sexual division of labor, the idealization of 
motherhood, and the invisibility of women in the public sphere. It argues that the exclusion of female experiences 
constitutes not only a democratic deficit but also an epistemological one. From this perspective, the article proposes a 
reconfiguration of Brazilian democracy to make it more inclusive, recognizing the intersectionalities of gender, class, and 
race as essential to the realization of human rights.

Keywords:  Democracy. Gender. Human Rights. Public and private. Feminist theories.

LUCIANA RODRIGUES DE OLIVEIRA
Doutoranda em Direitos Humanos pela Universidade Federal de Goiás

Lattes: http://lattes.cnpq.br/3117376694133974
E-mail: lroliveira17@gmail.com

MARGARETH PEREIRA ARBUES
 Doutora em Ciências da Religião (PUC-GO)

 Lattes: http://lattes.cnpq.br/8826668985459839
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3132-7204

E-mail: margareth_arbues@ufg.br 

RECONFIGURING DEMOCRACY IN THE BRAZILIAN 
CONTEXT IN LIGHT OF GENDER THEORIES

RECONFIGURANDO A DEMOCRACIA NO CONTEXTO 
BRASILEIRO À LUZ DAS TEORIAS DE GÊNERO



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026176

Introdução

A sociedade brasileira contemporânea enfrenta desafios significativos na defesa da 
democracia e na efetivação dos direitos humanos, distintos daqueles que orientaram as reflexões 
dos pensadores clássicos que desenvolveram teorias sobre o Estado, a política, a democracia, os 
direitos humanos e o espaço público. Trata-se de uma percepção amplamente compartilhada: 
determinados aspectos do nosso universo social, simbólico e político foram profundamente 
transformados. Entre as mudanças ocorridas na sociedade brasileira, destaca-se a crescente 
mobilização, organização e produção teórica das mulheres. 

Assim, torna-se cada vez mais urgente superar a cegueira de gênero e incluir as mulheres e 
suas perspectivas nas análises sociais e políticas. Em contrapartida, a ascensão da lógica neoliberal e 
conservadora, intensificada após o golpe parlamentar de 2016 que depôs a presidenta eleita Dilma 
Rousseff, tem impactado negativamente o debate público. Desde então, observa-se um movimento 
de despolitização das questões de gênero, que voltam a ser tratadas como assuntos privados e 
individuais, afastados da esfera pública. Esse retrocesso é visível na tentativa de deslegitimar pautas 
feministas e de direitos humanos, reduzindo-as a temas de interesse particular. 

A complexidade das desigualdades sociais e econômicas no Brasil constitui um obstáculo 
relevante para a eficácia das teorias democráticas e para a realização dos direitos humanos. Apesar 
dos avanços institucionais garantidos pela Constituição Federal de 1988, persistem desigualdades 
estruturais que limitam o acesso equitativo a direitos e oportunidades, comprometendo a qualidade 
da representação política. A violência institucional, a corrupção e a impunidade também fragilizam 
os princípios democráticos e geram descrença nas instituições por parte da população. Soma-se 
a isso a exclusão histórica de determinados grupos sociais da participação política e do exercício 
pleno da cidadania. Mulheres, pessoas negras, indígenas, LGBTQ+ e outros grupos minorizados 
continuam enfrentando barreiras significativas à representação e à voz nos espaços de decisão, o 
que compromete a legitimidade da democracia e a efetividade dos direitos humanos. 

Este artigo se justifica pela necessidade de ampliação do escopo das teorias da democracia 
por meio das contribuições feministas, que oferecem uma lente crítica fundamental para uma 
leitura mais inclusiva da sociedade. As teorias políticas tradicionais frequentemente negligenciaram 
as experiências e demandas das mulheres, produzindo lacunas relevantes na compreensão da 
realidade. Incorporar as perspectivas feministas permite não apenas preencher essas lacunas, mas 
também questionar e transformar as estruturas patriarcais que sustentam a exclusão das mulheres. 

Nesse sentido, o artigo apresenta, em um primeiro momento, uma síntese da concepção 
de democracia deliberativa e de espaço público formulada por Habermas. Em seguida, analisa 
as críticas de Seyla Benhabib, com ênfase na reconfiguração da divisão entre público e privado a 
partir das demandas feministas. Por fim, dialoga com a obra “Gênero e desigualdades: limites da 
democracia no Brasil”, de Flávia Biroli, aprofundando o debate sobre gênero, democracia e direitos 
humanos com foco nas mulheres trabalhadoras, marginalizadas e oprimidas. As perspectivas 
feministas mobilizadas neste trabalho abordam questões centrais como a divisão sexual do trabalho, 
a sub-representação política das mulheres e as múltiplas violências de gênero que perpassam a 
sociedade brasileira. Este artigo não tem a pretensão de esgotar o debate, mas de contribuir com 
reflexões que fortaleçam a agenda de gênero no Brasil e apontem caminhos para a construção de 
uma democracia mais inclusiva.

Metodologia

Este artigo adota uma abordagem qualitativa de cunho teórico, fundamentada na análise 
bibliográfica de obras clássicas e contemporâneas no campo da teoria política e dos estudos de 
gênero. O percurso metodológico consistiu na leitura crítica e comparativa de textos de Jürgen 
Habermas, Seyla Benhabib e Flávia Biroli, com o objetivo de evidenciar os limites das concepções 
tradicionais de democracia diante das contribuições feministas. A seleção das autoras e autores se 
deu com base na relevância de suas produções para o debate sobre democracia, gênero e direitos 
humanos, sendo os argumentos organizados em diálogo com os desafios históricos e atuais da 
sociedade brasileira.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026177

Uma breve análise das concepções de esfera pública e democracia 
deliberativa em Jürgen Habermas e a crítica realizada por Seyla 
Benhabib à luz da teoria feminista

A ideia de democracia deliberativa emerge como uma resposta crítica ao conceito de 
“elitismo democrático”, associado principalmente à teoria de Joseph Schumpeter. Enquanto 
Schumpeter concebe a democracia como um mero procedimento no qual as elites competem 
entre si por posições de poder, relegando aos cidadãos um papel passivo como eleitores apenas 
em momentos específicos (Schumpeter, 1961), os defensores da democracia deliberativa propõem 
uma visão mais participativa e inclusiva do processo político.

Na democracia deliberativa, todos os membros da sociedade são vistos como agentes ativos 
no processo de tomada de decisões políticas, o que implica que todos têm o direito e a oportunidade 
de participar ativamente na discussão pública sobre questões coletivas, enfatiza ainda a importância 
do uso público da razão e da troca de argumentos como meios de alcançar decisões políticas mais 
justas e legítimas, além de ter como objetivo que todos os atores sociais expressem suas opiniões 
e contribuam para o processo deliberativo, promovendo assim uma perspectiva inequivocamente 
emancipatória (Avritzer, 2002). 

A noção de democracia deliberativa, portanto, representa uma alternativa ao elitismo 
democrático, tendo sido uma teoria desenvolvida por diversos teóricos contemporâneos, incluindo 
Amy Gutmann, James Bohman, Joshua Cohen e Jürgen Habermas. Os defensores da democracia 
deliberativa afirmam que questões coletivas não podem ser resolvidas apenas por uma burocracia 
especializada, um corpo de técnicos ou uma elite política eleita, aos quais é atribuído o poder 
exclusivo de deliberação, antes que apenas com a participação de todos os atores interessados e 
potencialmente afetados é que se pode garantir a legitimidade e a justiça do processo público de 
tomada de decisões (Assis, 2006). 

Dito de outra forma, as decisões políticas devem obter legitimidade no seio da sociedade, o 
que somente será alcançado se os cidadãos forem incorporados de forma ativa no processo público 
de tomada de decisões, atuando como co-autores das regras às quais estão sujeitos. Essa condição 
pode ser formalizada pela participação direta dos indivíduos afetados nas deliberações do corpo 
político, ou pode ocorrer de maneira mais informal, por meio da influência exercida pela opinião 
pública sobre o sistema político, conforme delineado no modelo de Habermas (Habermas, 1997).

Na perspectiva, a “esfera pública” desempenha um papel crucial no modelo de democracia 
deliberativa, sendo esse o espaço onde os indivíduos debatem publicamente suas razões e ouvem 
as dos outros, visando alcançar uma decisão coletiva. A esfera pública é caracterizada como locais 
nos quais são discutidas as questões de interesse público, transcendendo assim o processo político-
eleitoral, uma vez que os debates são contínuos e não se limitam aos momentos das eleições, 
motivo pelo qual, esses espaços são mais abertos e inclusivos, pois neles participam indivíduos que 
não estão necessariamente envolvidos diretamente na disputa eleitoral.

Explorando o conceito de esfera pública, Habermas argumentou que ela não deve ser 
vista como uma “instituição”, “organização” ou “sistema”, mas sim como uma “rede” destinada 
à comunicação de conteúdo, opiniões e decisões, onde os fluxos comunicacionais são filtrados e 
sintetizados, resultando na formação de opiniões públicas sobre temas específicos. Nesse contexto, 
a esfera pública é sustentada pelo “agir comunicativo”, no qual uma linguagem comum ou “natural” 
é crucial para garantir a compreensão geral da prática comunicativa do dia a dia (Habermas, 1997).

A ação comunicativa ocorre quando os planos de ação dos participantes são coordenados por 
meio de atos de entendimento. O termo “entendimento” refere-se a um consenso racionalmente 
motivado e buscado pelos participantes das interações comunicativas. Assim, a ação comunicativa 
surge da interação entre dois ou mais sujeitos capazes de falar e agir, que estabelecem relações 
interpessoais para compreender as situações em um determinado contexto social e orientar suas 
ações com base nesse entendimento (Habermas, 2012).

No pensamento de Habermas, o entendimento é construído intersubjetivamente no “mundo 
da vida”, sendo esse mundo o palco do agir comunicativo, onde ocorrem os atos de fala que levam 
as pessoas a alcançar um entendimento de forma comunicativa. Nesse contexto, a esfera pública 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026178

surge como um elemento crucial, onde a sociedade civil informa o Estado sobre seus interesses e 
problemas, ainda de acordo com o autor alemão, os movimentos, as organizações, as associações e 
similares, formam núcleos que institucionalizam os discursos de pessoas privadas, transformando-
os em questões de interesse geral diante de diferentes esferas públicas e transportando-os para o 
sistema político (Habermas, 1997). 

O processo de normatização, que se inicia com a formação da opinião e da vontade em 
esferas públicas informais, alcança seu ápice em instâncias formais de deliberação por meio de 
procedimentos. Habermas apresenta, então, um modelo normativo alternativo, o procedimental, 
o que resulta em compreensões distintas das concepções liberais e republicanas de democracia, 
especialmente no que se refere aos conceitos de cidadania, direitos e processo político (Habermas, 
2002).

Nesse ínterim, nota-se que tudo está sujeito às circunstâncias de comunicação e 
procedimento, as quais são responsáveis por conferir legitimidade à formação institucionalizada 
da opinião e da vontade. Assim, o modelo procedimental de democracia se baseia nas condições 
de comunicação, nas quais se presume que o processo político seja capaz de alcançar resultados 
racionais, mediante um procedimento deliberativo, consequentemente, o conceito procedimental 
da política deliberativa é considerado o núcleo normativo da teoria sobre a democracia (Habermas, 
2002).

Em síntese, na teoria habermasiana, a política deliberativa é apresentada como um modelo 
normativo fundamentado no Princípio do Discurso, que estipula que são válidas as normas de 
ação às quais todos os possíveis atingidos poderiam dar o seu assentimento, na qualidade de 
participantes de discursos racionais. Essa premissa sugere a viabilidade de um consenso racional, 
mesmo em sociedades caracterizadas pela diversidade de interesses.

A concepção de democracia deliberativa e espaço público de Habermas, no entanto, têm 
sido objeto de críticas de autoras que adotam perspectivas feministas ao longo das últimas décadas, 
incluindo Seyla Benhabib, Nancy Fraser e outras pensadoras, frequentemente associadas às teorias 
feministas deliberativas. Isso porque a teoria de Habermas, apesar de possuir uma abordagem 
abrangente sobre a esfera pública e a democracia deliberativa, apresenta algumas limitações 
significativas em relação à inclusão das mulheres e suas experiências políticas. 

É importante registrar que a maioria dos autores tidos como cânones, mesmos os da 
Teoria Crítica, possuem uma cegueira em relação ao gênero, visto que negligenciaram a inclusão 
das mulheres e de suas atividades e perspectivas nas construções teóricas que realizaram. Isso 
evidencia uma lacuna significativa na compreensão e na abordagem das dinâmicas de poder e das 
relações políticas dentro do contexto da teoria de Habermas e de outros pensadores influentes. 

As críticas feministas têm buscado, portanto, ampliar o escopo dessas teorias, trazendo à 
tona as experiências e as perspectivas das mulheres, além de questionar os pressupostos implícitos 
de universalidade presentes nas análises teóricas clássicas. Destaco que, as teorias feministas 
tem dado inúmeras contribuições para a teoria política na tradição ocidental por meio de críticas 
e releituras, no entanto, destacamos que uma contribuição é especialmente relevante que é 
questionar a distinção entre o público e o privado, conforme apresentado por Seyla:

Feministas argumentaram que a “privacidade” da esfera 
privada, que sempre incluiu as relações do homem chefe de 
família com sua esposa e filhos, tem sido como um vidro opaco 
que torna invisíveis e inaudíveis as mulheres e suas esferas 
tradicionais de atividade. As mulheres e as atividades nas 
quais foram historicamente confinadas, tais como a criação 
dos filhos, os cuidados da casa, a satisfação das necessidades 
emocionais e sexuais do homem, os cuidados com os doentes 
e idosos, até muito recentemente foram colocadas para fora 
do território da justiça. As normas de liberdade, igualdade 
e reciprocidade pararam na porta de casa. Passados dois 
séculos das Revoluções Francesa e Americana, a entrada das 
mulheres na esfera pública está longe de acabada, a divisão 
do trabalho baseada no gênero na família ainda não é objeto 
de reflexão moral e política, e a mulher e suas preocupações 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026179

ainda são invisíveis nas teorias contemporâneas de justiça e 
comunidade. Não é meu propósito lamentar a invisibilidade de 
gênero no pensamento contemporâneo, mas sim perguntar: 
que consequências essa invisibilidade tem para as teorias 
em questão? Uma teoria da moralidade universalista ou da 
esfera pública não pode simplesmente “ignorar” as mulheres 
e posteriormente ser “corrigida” ao inseri-las na imagem em 
que estavam ausentes. A ausência das mulheres aponta para 
algumas distorções categóricas no interior dessas teorias; o 
que significa que, porque excluem as mulheres, essas teorias 
são sistematicamente enviesadas. A exclusão das mulheres 
e de seus pontos de vista não é só uma omissão política e 
um ponto cego moral, mas constitui também um déficit 
epistemológico. (Benhabib, 2021, p. 53-54)

No trecho destacado, Seyla Benhabib aponta como a divisão tradicional entre o público e o 
privado, tem sido prejudicial para as mulheres ao longo da história. Ela ressalta como as atividades 
femininas, historicamente confinadas ao espaço privado, foram relegadas para fora do âmbito da 
justiça e da esfera pública, resultando em uma invisibilidade das mulheres e de suas preocupações 
nas teorias políticas contemporâneas (Benhabib, 2021).

 Ao apontar para as consequências da invisibilidade de gênero nas teorias políticas, Benhabib, 
destaca que a exclusão das mulheres não é apenas uma omissão política ou um ponto cego moral, 
mas também representa um déficit epistemológico, uma vez que as perspectivas femininas são 
essenciais para uma compreensão completa da realidade política e social, portanto, sua crítica de 
início ressalta a necessidade de uma revisão profunda das teorias democráticas e do espaço público 
para incluir e considerar as vozes e experiências das mulheres de maneira significativa (Benhabib, 
2021).

Seyla Benhabib destaca ainda os déficits epistemológicos do universalismo contemporâneo, 
especialmente no que diz respeito à negligência das teorias universalistas em relação às emoções 
morais e às interações morais cotidianas com outros concretos, ela argumenta que essa negligência 
está diretamente ligada à divisão do trabalho baseada no gênero nas sociedades ocidentais após a 
modernidade (Benhabib, 2021).

A autora aponta que, com o advento da economia de troca capitalista, as unidades familiares 
extensas da Antiguidade e da Idade Média perderam suas funções produtivas e passaram a ser 
vistas apenas como unidades reprodutivas (Benhabib, 2021). Nesse contexto, a justiça torna-se o 
núcleo da vida moral coletiva, mas as teorias universalistas falham em considerar as necessidades 
emocionais e psicossociais cotidianas que são fundamentais para a vida humana.

Além disso, Benhabib ressalta que todo conceito de espaço público pressupõe uma 
delimitação correspondente do privado, essa delimitação muitas vezes resulta em uma divisão 
rígida entre o público e o privado, excluindo as experiências e as necessidades das mulheres da 
esfera pública e relegando-as ao âmbito privado (Benhabib, 2021). Essa divisão é reforçada pela 
divisão do trabalho baseada no gênero, que confina as mulheres ao espaço doméstico.

Dessa forma, Benhabib critica a falta de consideração das teorias universalistas para com as 
dimensões emocionais e cotidianas da vida humana, bem como para com as relações de gênero que 
moldam essas dimensões (Benhabib, 2021). Essa crítica aponta para a necessidade de repensar os 
fundamentos do universalismo moral e político, levando em conta as complexidades das interações 
humanas e as relações de poder que as permeiam.

A autora destaca ainda que em regra as teorias sobre publicidade, espaço público e diálogo 
público possuem uma distinção entre o público e o privado. Pontua, no entanto, que ao longo da 
história, essa distinção serviu para confinar as mulheres e suas atividades típicas, como afazeres 
domésticos e cuidados, ao domínio privado, excluindo-as da esfera pública do Estado liberal 
(Benhabib, 2021). 

Essas atividades foram consideradas assuntos de boa vida, não generalizáveis e, portanto, 
excluídas do debate público. Essa exclusão, como descrito por Arendt, as relegou ao “interior obscuro 
do lar” e as tratou como aspectos naturais e imutáveis das relações humanas, impedindo sua análise 
discursiva e reflexiva. Além disso, a tradição do pensamento político ocidental frequentemente 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026180

definiu o indivíduo autônomo ou moral implicitamente do ponto de vista do homo politicus ou do 
homo economicus, negligenciando o ponto de vista feminino (Benhabib, 2021). 

Benhabib aponta que desafiar a distinção entre discurso moral e político, que privatizam 
essas questões relacionadas ao cuidado e à reprodução, é fundamental para as mulheres que 
buscam tornar essas questões públicas (Benhabib, 2021). A autora também explora as dimensões da 
privacidade na tradição moderna do pensamento político. A privacidade foi inicialmente associada 
à esfera da consciência moral e religiosa, onde os indivíduos tomavam decisões baseadas em suas 
próprias perspectivas e consciências (Benhabib, 2021). 

Com o desenvolvimento do capitalismo, surgiu um segundo grupo de direitos de privacidade 
relacionados às liberdades econômicas, como a não interferência do Estado nas relações de 
mercado. Finalmente, a privacidade também abrange a “esfera íntima”, que inclui questões do lar, 
sexualidade, reprodução e cuidado (Benhabib, 2021). 

A autora aponta que houve uma transformação do entendimento da distinção entre público 
e privado, especialmente em razão das mudanças significativas na vida das mulheres ao longo dos 
séculos XIX e XX, no entanto, Benhabib, ressalta que a teoria política e moral contemporânea ainda 
negligencia as transformações da esfera privada decorrentes das mudanças na vida das mulheres, 
como sua entrada na força de trabalho e a conquista do direito de voto (Benhabib, 2021). 

A autora aponta que a teoria normativa política e moral contemporânea, incluindo a ética do 
discurso de Habermas, demonstra ser “cega ao gênero”, ou seja, negligencia a questão da “diferença” 
nas experiências entre homens e mulheres em todas as esferas da vida. Segue pontuando que as 
dinâmicas de poder na esfera íntima são frequentemente ignoradas, como se não existissem, que 
a idealização da “intimidade” impede o reconhecimento de que o trabalho não remunerado das 
mulheres na esfera doméstica, como o cuidado de crianças e a administração do lar, está fora do 
escopo da justiça. Consequentemente, as regras que governam a divisão sexual do trabalho na 
família são deixadas de fora do debate sobre justiça (Benhabib, 2021). 

Seyla Benhabib, compreende e assinala que uma teoria normativa, e em particular uma 
teoria crítica social, não pode tomar as aspirações de quaisquer dos atores sociais como verdadeiras 
e ajustar seu critério crítico para satisfazer as demandas de um movimento social particular. Que 
o compromisso com a transformação social e, ainda assim, uma certa distância crítica, mesmo em 
relação às demandas daqueles com quem ele se identifica, são essenciais para a vocação do teórico 
como um crítico social (Benhabib, 2021). 

Por essa razão, o propósito dessas considerações segundo Benhabib não é criticar a teoria 
crítica de Habermas simplesmente ao confrontá-la com as demandas do movimento das mulheres. 
Pelo contrário, a autora afirma que seu objetivo é apontar uma área de falta de clareza conceitual, 
como também uma área de contestação política nos debates contemporâneos (Benhabib, 2021). 

Essas oposições entre diferentes esferas, como “justiça” versus “boa vida” e “normas 
públicas” versus “valores privados”, mantêm a linha entre o público e o privado essencialmente 
intacta, perpetuando a divisão entre as esferas públicas do regime político e da economia e o âmbito 
doméstico-familiar (Benhabib, 2021). Ao confrontar Habermas, Benhabib busca reconstruir seu 
modelo de esfera pública para acomodar as críticas feministas e oferecer alternativas para pensar 
sobre esferas públicas que incluam as preocupações e experiências das mulheres. Ela procura abrir 
espaço para uma reflexão mais inclusiva e sensível ao gênero sobre a esfera pública, reconhecendo 
sua importância para a participação política igualitária de todos os membros da sociedade.

Reflexões sobre os desafios contemporâneos para defesa da 
Democracia no Brasil à luz das teorias feministas

Antes de adentrar nas reflexões sobre os desafios contemporâneos que estão colocados 
na sociedade brasileira e que colocam em cheque a permanência da Democracia no país à luz das 
teorias feministas, é crucial destacar que, embora o campo das teorias feministas da política seja 
vasto e diversificado, duas premissas fundamentais orientam a crítica da democracia que emerge 
desse campo. Essas premissas são os alicerces sobre os quais se baseiam as discussões apresentadas 
aqui.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026181

A primeira premissa é que o que ocorre nos espaços designados como privados e domésticos 
é crucial para a análise da democracia e dos direitos humanos. Se as relações de poder nesses 
espaços contradizem os valores igualitários de referência e a forma institucionalizada que possuem 
na esfera pública, surge um problema. Por isso, há um lugar comum nas teorias feministas que é 
o de questionar as noções convencionais da política, expondo suas conexões com as dinâmicas 
sociais que perpetuam as desigualdades e as assimetrias no exercício de influência e poder político.

A segunda premissa é que a análise da posição concreta dos indivíduos nas relações de 
poder, considerando as formas que essa posição assume na vida cotidiana, é essencial para avaliar 
os direitos constituídos e as disputas por direitos. Historicamente, a posição relativa das mulheres 
revela a baixa efetividade dos direitos que foram universalizados nas sociedades ocidentais, inclusive 
os mais fundamentais, como o direito à integridade física. O entendimento aqui adotado é que essa 
baixa efetividade não indica uma falha completa ou uma falha na universalização dos direitos, mas 
é constitutiva das instituições e das regras informais que organizam as relações de poder. 

Nesse sentido, retomo um pensamento mencionado na introdução deste artigo, quando 
mencionei que os desafios enfrentados pela sociedade brasileira contemporânea no que diz respeito 
à defesa da democracia e à efetivação dos direitos humanos eram substancialmente diferentes 
daqueles enfrentados pelos pensadores clássicos que desenvolveram teorias sobre o Estado, a 
política e a democracia. Desta vez, para me contradizer e afirmar que um desafio permanece, a 
superação do patriarcado, enquanto estrutura de poder que perpetua desigualdades de gênero. 

O patriarcado pode ser compreendido como um sistema complexo e heterogêneo de 
normas e práticas que colocam as mulheres em desvantagem e concedem aos homens controle 
sobre diversos aspectos da vida feminina, incluindo seus corpos, tempo, trabalho e criatividade. Essa 
dinâmica patriarcal se manifesta de maneira tangível nas instituições e nas interações cotidianas, o 
que evidencia a importância de examinar criticamente essas questões no contexto atual.

Para realizar essa análise, estabeleço uma relação entre o pensamento de Seyla Benhabib 
sobre a divisão entre o público e o privado e o conteúdo apresentado por Flávia Biroli em seu livro 
“Gênero e desigualdades: limites da democracia no Brasil”, o que proporciona reflexões valiosas 
ao debate de gênero, democracia e direitos humanos, destacando a complexidade das interações 
entre esses elementos na sociedade brasileira contemporânea.

A autora, Flávia Biroli, comprometida em abordar e desafiar as relações desiguais de gênero, 
estrutura a obra em torno de cinco temas feministas, refletidos em cada um dos capítulos: “Divisão 
sexual do trabalho”, “Cuidado e responsabilidade”, “Família e maternidade”, “Aborto, sexualidade e 
autonomia” e “Feminismos e atuação política”. Embora esses eixos não esgotem o debate proposto, 
fornecem uma compreensão abrangente das questões aqui abordadas. 

O primeiro capítulo, que aborda a divisão sexual do trabalho, é essencial para 
compreendermos como essa divisão influencia a participação das mulheres na esfera pública e 
política. Como discutido por Benhabib, a tradicional separação entre o público e o privado confina 
as mulheres ao espaço doméstico, onde são responsáveis pelo trabalho reprodutivo. Isso as impede 
de se engajarem plenamente na vida pública e de exercerem sua cidadania de forma igualitária. Nas 
palavras de Flávia Biroli:

Falar de divisão sexual do trabalho é tocar no que vem 
sendo definido, historicamente, como trabalho de mulher, 
competência de mulher, lugar de mulher. E, claro, nas 
consequências dessas classificações. As hierarquias de gênero, 
classe e raça não são explicáveis sem que se leve em conta essa 
divisão, que produz, ao mesmo tempo identidades, vantagens 
e desvantagens. Muitas das percepções sobre quem somos no 
mundo, o que representamos para as pessoas próximas e o 
nosso papel na sociedade estão relacionadas à divisão sexual 
do trabalho. (Biroli, 2018, p. 21)

O trecho destacado traz uma reflexão profunda sobre a divisão sexual do trabalho, ao 
discutir o que historicamente tem sido atribuído como trabalho feminino, competências femininas 
e espaços destinados às mulheres. Além disso, o texto enfatiza como as percepções individuais e 
sociais sobre o papel das mulheres na sociedade são profundamente moldadas por essa divisão do 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026182

trabalho. Essas categorizações não só influenciam as oportunidades disponíveis para as mulheres, 
mas também moldam suas identidades e posições na estrutura social, contribuindo assim para a 
manutenção das desigualdades. Uma outra provocação importante realizada pela autora é sobre 
como a divisão sexual do trabalho é central na reprodução das desigualdades de gênero, mas 
também em outros sistemas de opressão. 

A autora prossegue indicando como a interseção entre gênero, classe e raça desempenha 
um papel fundamental na determinação das posições relativas na pirâmide socioeconômica, que 
abrange desde o acesso à renda até as oportunidades de trabalho, educação e profissionalização 
(Biroli, 2018). Ela destaca que as mulheres brancas tendem a estar mais próximas dos padrões de 
oportunidades dos homens brancos e, portanto, desfrutam de certas vantagens em comparação 
com os homens negros, enquanto que, por outro lado, as mulheres negras, especialmente quando 
acompanhadas de seus filhos, ocupam os estratos mais marginalizados da população (Biroli, 2018). 
Essa análise evidencia que o gênero não se manifesta de forma isolada em relação à raça e à classe 
social, tampouco é uma variável secundária em relação a esses dois outros aspectos.

Na sequência a autora apresenta uma abordagem sobre a divisão sexual do trabalho, 
destacando-a como esse fenômeno transcende o âmbito teórico para se manifestar concretamente 
na realidade. A autora parte de dois pressupostos embasados na literatura e em dados empíricos 
para sustentar essa argumentação. 

O primeiro pressuposto ressalta que a divisão sexual do trabalho serve como uma base 
essencial na qual são estabelecidas as hierarquias de gênero nas sociedades contemporâneas, que 
essa divisão não é apenas uma questão abstrata, mas sim algo que impõe restrições e desvantagens às 
mulheres, influenciando diretamente suas trajetórias de vida (Biroli, 2018). O segundo pressuposto 
destaca que essas hierarquias de gênero se manifestam de maneira diferenciada dependendo 
da posição social de classe e raça das mulheres, apesar disso, a divisão sexual do trabalho não se 
limita apenas aos estratos sociais mais desfavorecidos, afetando também as mulheres privilegiadas, 
embora com consequências distintas (Biroli, 2018).

A partir desses dois pressupostos que são apresentados Flávia Biroli sugere que a divisão 
sexual do trabalho entre homens e mulheres têm implicações significativas na participação política 
das mulheres, argumenta que o trabalho doméstico, geralmente realizado por mulheres, afeta 
diretamente sua capacidade de se envolver em atividades políticas, pois consome grande parte do 
seu tempo livre, limitando assim suas oportunidades de participação em eventos políticos (Biroli, 
2018).

Além disso, a disparidade de renda resultante dessa divisão sexual do trabalho também 
pode influenciar negativamente a capacidade das mulheres de se envolverem em política, já que 
podem ter menos recursos financeiros disponíveis para contribuir com campanhas, participar de 
eventos ou até mesmo disputar cargos políticos. Essa análise destaca como as estruturas sociais, 
fruto da divisão sexual do trabalho, podem moldar de maneira significativa as oportunidades e os 
desafios enfrentados pelas mulheres no campo político (Biroli, 2018). Como forma de subsidiar a 
hipótese levantada, Flávia Biroli apresenta que:

Estudos feitos no Brasil, em consonância com a literatura 
internacional sobre a participação política, tem mostrado 
que práticas e valores que sustentam a divisão sexual do 
trabalho fundada em concepções convencionais do feminino 
e do masculino tem pacto no acesso das mulheres a cargos 
políticos e que “a ausência da mulher na esfera política não 
pode ser posta unicamente na conta dos limites da democracia 
liberal”, com funcionamento seletivo de suas instituições e 
suas limitações estruturais para incluir novos sujeitos” ponto 
embora as hierarquias de classe e raça incidam na definição 
de quem tem acesso aos espaços de poder, a divisão sexual do 
trabalho e as formas de construção feminino aí ela relacionadas 
fazem com que as mulheres tenham chances relativamente 
menores do que os homens de ocupar posições na política 
institucional e de dar expressão política, no debate público, 
a perspectivas, necessidades e interesses relacionados a sua 
posição social. (Biroli, 2018, p. 23-24)



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026183

A partir desse trecho fica evidente que, a divisão sexual do trabalho, fundamentada em 
concepções tradicionais de gênero, é um elemento central na restrição do acesso das mulheres à 
participação política. Essa divisão não apenas impõe limitações às oportunidades de ocupação de 
cargos políticos por mulheres, mas também afeta sua capacidade de expressar suas perspectivas e 
necessidades no debate público, assim como apontado anteriormente por Seyla Benhabib. 

Essa realidade compromete a cidadania das mulheres, pois a política é um espaço crucial 
para a defesa de seus direitos e interesses. Ao não terem igualdade de representação e influência 
na esfera política, as mulheres enfrentam dificuldades na promoção de políticas públicas que 
abordem questões de gênero e na garantia de seus direitos fundamentais, portanto, a divisão 
sexual do trabalho não apenas perpetua desigualdades de gênero, mas também mina os princípios 
democráticos ao impedir que um grupo significativo da população tenha voz e participação efetiva 
nos processos políticos e na tomada de decisões que afetam suas vidas.

No segundo capítulo, intitulado “Cuidado e Responsabilidade”, a autora destaca a 
importância fundamental do cuidado no dia a dia das pessoas, abordando diferentes estágios da 
vida, como a infância e a velhice, nos quais a vulnerabilidade demanda cuidado, além de apontar 
que, mesmo na vida adulta, fatores como condições físicas especiais e enfermidades podem 
demandar a necessidade contínua de cuidado (Biroli, 2018). Apesar disso, a perspectiva do cuidado 
muitas vezes não é considerada como uma questão política no cotidiano das pessoas, o que resulta 
em uma compreensão limitada do âmbito político e segundo a autora traz prejuízos à dinâmica 
democrática. 

Na sequência destaca a existência de uma separação entre os fenômenos analisados na 
democracia e as experiências cotidianas das pessoas é ainda mais acentuada para grupos com 
menor acesso às esferas políticas institucionais. Além disso, a autora aborda a inclusão da questão 
do cuidado nos debates sobre democracia e justiça, destacando a diferença entre o foco nas 
responsabilidades individuais e a compreensão da responsabilização como uma questão política 
mais ampla. 

Retomando a discussão realizada no primeiro capítulo, a autora aponta como a divisão sexual 
do trabalho implica em uma carga desproporcional de cuidados atribuída às mulheres, impactando 
na autonomia, na liberdade e em última instância na participação das mulheres no espaço público, 
sobretudo as mais pobres, vejamos: 

Isso porque me parece adequado entender o cuidado como 
trabalho —  sem que tal afirmação signifique que se trata de 
um tipo de trabalho qualquer. Desse modo, pode-se ressaltar 
que: 1) cuidar exige tempo e energia, retirados do exercício de 
outros tipos de trabalho, assim como do descanso e do lazer; 
2) a grade de valorização (simbólica e material) das ocupações 
é determinante na precarização do trabalho de quem cuida 
e na vulnerabilidade de quem precisa ser cuidado; e 3) os 
padrões de organização e (des)regulação das relações de 
trabalho incidem diretamente sobre as relações de cuidado, 
podendo favorecer ou dificultar a tarefa de cuidarmos uns/
umas dos/as outros/as. (Biroli, 2018, p. 57)

No trecho, a autora destaca o cuidado como uma forma de trabalho que exige tempo, 
energia e é afetado pela valorização das ocupações e pela organização das relações de trabalho. Ela 
ressalta que o cuidado não é apenas uma atividade comum, mas tem implicações significativas na 
vida das pessoas, tanto para quem cuida quanto para quem recebe cuidados. É importante registrar 
ainda que em regra o trabalho do cuidado não é remunerado e nos casos excepcionais em que se 
remunera, a regra é uma baixa remuneração se comparado a outros trabalhos que demandam um 
tempo semelhante. A autora segue destacando que: 

Apesar das transformações na posição relativa das mulheres 
no exercício do trabalho remunerado fora de casa, elas 
continuam a dedicar muito mais tempo que os homens 
às tarefas domésticas e, por outro lado, a ter rendimentos 
bem menores que os deles na esfera pública. Há conexões 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026184

entre um e outro desses problemas: a dedicação às tarefas 
domésticas se faz ao longo da vida desde a infância. O tempo 
a elas dedicado se reveste em competências necessárias à 
reprodução da vida, mas pouco valorizadas na dinâmica de 
mercado.
As famílias não se organizam hoje como se organizavam 
há poucas décadas, nem mesmo no que diz respeito à 
participação das mulheres na renda familiar. Os valores e 
os sentidos atribuídos ao feminino e ao masculino também 
não permaneceram os mesmos. Mas meninas e mulheres 
continuam a ser as principais responsáveis pelo trabalho 
doméstico. (Biroli, 2018, p. 65)

Posteriormente, a autora destaca a centralidade das diferentes posições ocupadas por 
mulheres e homens no contexto doméstico, ressaltando dois pontos principais. Primeiramente, 
aponta para o fato de que o trabalho doméstico, principalmente relacionado ao cuidado, realizado 
majoritariamente pelas mulheres de forma não remunerada, as coloca em uma situação de 
vulnerabilidade em diversas áreas da vida. Isso as torna mais propensas à violência doméstica e 
dificulta sua participação no mercado de trabalho e na esfera política. Em segundo lugar, a autora 
argumenta que essa relação de causalidade não é unidirecional, ou seja, não se limita ao trabalho 
doméstico afetando outras esferas da vida, mas também é influenciada por decisões políticas e pela 
forma como as responsabilidades são institucionalizadas e distribuídas na sociedade (Biroli, 2018). 

Em outras palavras, se por um lado, o trabalho doméstico impede ou dificulta a participação 
das mulheres no espaço público, por outro lado, a ausência das mulheres nos espaços públicos 
resulta na ausência de discussões e formulações que visem incluir a responsabilidade pelo cuidado 
ao coletivo ou ao Estado.

No terceiro capítulo, intitulado “Família e maternidade”, Flávia Biroli aborda a construção da 
família enquanto instituição, permeada por normas, valores e práticas cotidianas, cuja configuração 
varia conforme os contextos históricos e sociais. A autora destaca que, dentro do âmbito do debate 
feminista, são frequentes as críticas às injustiças presentes na estrutura familiar, porém, fora desse 
contexto, tais críticas raramente são levantadas (Biroli, 2018). 

Biroli ressalta que o problema vai além de uma mera discussão teórica, pois o silêncio em 
torno das injustiças na família contribui para a perpetuação da exploração e violência, além de 
acomodar diferentes padrões de respeito à integridade física e emocional dos indivíduos, tanto no 
âmbito privado quanto no público (Biroli, 2018). Por conseguinte, a tolerância social à subordinação 
é alimentada pela despolitização das relações familiares e pela falta de atenção ao que ocorre no 
ambiente doméstico.

Biroli desafia a concepção tradicional de família como uma construção histórica e destaca 
como as narrativas conservadoras em torno da família tradicional brasileira perpetuam estereótipos 
de gênero e limitam as escolhas das mulheres (Biroli, 2018). 

Nesse sentido, a autora direciona críticas a Habermas e sua concepção da esfera pública, 
ressaltando as limitações de sua teoria ao negligenciar as dinâmicas de poder presentes no âmbito 
familiar e ao não considerar devidamente a influência dessas dinâmicas na participação política e 
na formação da esfera pública (Biroli, 2018). Junto com as críticas, Biroli apresenta que o próprio 
autor sinalizou no prefácio de uma de suas obras tardias uma mudança sobre suas concepções de 
esfera pública registrando o impacto das teorias feministas nesse debate.

Na sequência, a autora analisa como a idealização da maternidade como único papel 
social das mulheres é uma construção cultural que impõe limites significativos em suas escolhas e 
oportunidades de vida, uma vez que, essa idealização pressupõe que a realização plena da mulher 
está intrinsecamente ligada à maternidade, relegando outras aspirações e trajetórias de vida a 
segundo plano (Biroli, 2018). Como resultado, as mulheres podem sentir-se pressionadas a seguir 
um caminho único, muitas vezes em detrimento de suas próprias vontades, sonhos e potenciais.

Essa idealização da maternidade restringe as opções das mulheres em diversos aspectos. Em 
primeiro lugar, ela pode influenciar decisões relacionadas à carreira e à educação, levando algumas 
mulheres a interromper ou adiar seus estudos ou carreiras para se dedicarem integralmente à 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026185

maternidade. Além disso, a pressão social para ser mãe pode levar algumas mulheres a se sentirem 
inadequadas ou incompletas se optarem por não ter filhos, o que pode gerar um sentimento de 
exclusão e marginalização.

Essa idealização também pode afetar as oportunidades de participação das mulheres em 
outras esferas da vida, como na política, na liderança empresarial ou em atividades comunitárias, 
onde as responsabilidades familiares são vistas como obstáculos para o engajamento feminino, 
portanto, a idealização da maternidade como único papel social das mulheres não apenas limita 
suas escolhas individuais, mas também perpetua desigualdades de gênero ao reforçar estereótipos 
e expectativas restritivas sobre o que significa ser mulher. 

Caminhando para a conclusão deste capítulo a autora destaca a atuação dos movimentos 
conservadores, que atuam na “defesa da família”, os quais direcionam recursos econômicos para 
preservar os padrões sociais estabelecidos e para restringir os direitos das mulheres e das pessoas 
LGBT, o empenho desses grupos resulta na criação de um ambiente adverso, que dificulta o 
progresso e a conquista de direitos relacionados ao gênero e à reprodução (Biroli, 2018).

No capítulo 4, intitulado “Aborto, Sexualidade e Autonomia”, Flávia Biroli ressalta que 
há divergências nas perspectivas feministas em relação ao aborto, assim como a variedade de 
entendimentos sobre as questões de sexualidade. No entanto, ela destaca algumas premissas 
que parecem ser compartilhadas, como por exemplo, a compreensão de que as esferas privadas e 
íntimas estão permeadas por relações de poder e a importância do controle sobre o próprio corpo 
para a emancipação das mulheres (Biroli, 2018).

Prosseguindo com o pensamento, a autora alerta que 
quando a discussão é sobre direitos sexuais e reprodutivos, é 
necessário abandonar uma visão simplista e analisar a questão 
sob uma perspectiva mais ampla:A própria definição dos 
direitos sexuais reprodutivos como escolhas individuais pode 
ocultar que as condições em que as pessoas escolhem são 
constituídas por uma série de assimetrias, expressas um acesso 
desigual a recursos materiais e simbólicos. O ambiente em que 
as alternativas definem é, assim, um elemento fundamental 
para que se possam compreender as possibilidades efetivas 
de escolha. Os direitos sociais e as condições socioeconômicas 
incidem na efetividade das escolhas no âmbito sexual e 
reprodutivo racismo e heteronormatividade, conjugados as 
desigualdades de classe, também incidem sobre essas escolhas 
na forma de normas e políticas excludentes, assim como 
da omissão do estado na construção de políticas que levam 
em consideração as especificidades e as vulnerabilidades 
diferenciadas. (Biroli, 2018, p. 140-141).

O trecho destaca a importância de considerar as interseccionalidades entre diferentes 
formas de opressão e discriminação, como o racismo, a heteronormatividade e as desigualdades de 
classe. Esses fatores não apenas influenciam as escolhas individuais, mas também moldam normas 
sociais, políticas públicas e ações do Estado, muitas vezes de maneira excludente ou discriminatória. 
Ao abordar os direitos sexuais e reprodutivos, portanto, é essencial compreender as complexas 
dinâmicas sociais que os envolvem, reconhecendo as disparidades de poder e as barreiras 
estruturais que podem impactar significativamente as experiências e as escolhas das pessoas em 
relação à sua sexualidade e reprodução. 

Posteriormente, Flávia alerta que a criminalização do aborto e a falta de acesso a serviços 
de saúde reprodutiva representam uma violação dos direitos das mulheres à autonomia sobre 
suas escolhas reprodutivas, que essas políticas e práticas estatais negam às mulheres o direito 
fundamental de tomar decisões sobre seus próprios corpos e suas vidas reprodutivas, reforçando 
sua vulnerabilidade e dependência em relação ao Estado e às estruturas sociais dominantes (Biroli, 
2018).

Ao criminalizar o aborto e restringir o acesso a serviços de saúde reprodutiva, o Estado 
interfere na capacidade das mulheres de exercer controle sobre sua própria saúde e bem-estar, 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026186

forçando-as a recorrer a práticas inseguras e clandestinas que colocam suas vidas em risco (Biroli, 
2018). Além disso, ao negar às mulheres o direito ao aborto seguro e legal, o Estado perpetua 
estigmas e discriminação em torno da sexualidade feminina e reforça normas de gênero que as 
mantêm em uma posição de subordinação.

No quinto capítulo, que trata dos feminismos e da atuação política, Flávia Biroli inicia 
a discussão ao alertar que o debate contemporâneo sobre a participação política das mulheres 
reconhece que, apesar da conquista do direito ao voto e de concorrer a cargos políticos em grande 
parte do mundo ao longo do século XX, isso não se traduziu em uma participação política igualitária 
das mulheres (Biroli, 2018). 

No caso das mulheres isso significa levar em consideração as relações de gênero no 
cotidiano da vida social os obstáculos informais a participação dos espaços institucionais, tendo em 
mente que sua posição não se esgota nas relações de sexo ou gênero, mas é definida em conjunto 
com variáveis como raça classe etnia sexualidade e geração ponto as barreiras mostram-se mais 
espessas quando analisamos condições de participação das mulheres mais pobres das mulheres 
negras indígenas das trabalhadoras do campo (Biroli, 2018).

Ressalta, o papel crucial do movimento feminista na busca por igualdade de direitos e na 
mudança das estruturas de poder existentes, que a mobilização das mulheres e dos movimentos 
feministas desempenha um papel fundamental na promoção da igualdade de gênero e na 
ampliação da participação política das mulheres (BIROLI, 2018). Ao se engajarem ativamente 
na esfera política, as mulheres podem influenciar as políticas públicas, defender seus direitos e 
demandar mudanças nas estruturas sociais e institucionais que perpetuam a desigualdade de 
gênero. A presença feminina nos espaços de tomada de decisão é essencial para garantir que as 
vozes, perspectivas e necessidades das mulheres sejam representadas e consideradas nas políticas 
e programas governamentais (Biroli, 2018).

Além disso, o movimento feminista desafia as normas de gênero e os estereótipos que 
limitam o papel das mulheres na sociedade, promovendo uma visão mais ampla e inclusiva do que 
significa ser mulher e do que é possível conquistar. Ao lutar por direitos iguais, autonomia e liberdade 
de escolha, os movimentos feministas contribuem para a construção de uma democracia mais 
justa, igualitária e representativa para todas as pessoas, independentemente de seu gênero (Biroli, 
2018). Assim, a participação ativa das mulheres na esfera política é fundamental para a promoção 
da igualdade de gênero e para a construção de uma democracia mais inclusiva e representativa.

Conclusão

Em síntese, ao articular o pensamento de Seyla Benhabib sobre a divisão entre público e 
privado com as contribuições de Flávia Biroli no contexto brasileiro, este artigo buscou evidenciar 
como as desigualdades de gênero permanecem profundamente enraizadas nas estruturas sociais 
e políticas. A exclusão histórica das mulheres da esfera pública e a naturalização de sua vinculação 
ao espaço privado, como analisado por Benhabib, revelam a persistência de uma organização social 
que inviabiliza a plena cidadania das mulheres. Essa leitura se fortalece nas análises de Biroli, que 
aborda a divisão sexual do trabalho e a sobrecarga das mulheres com atividades reprodutivas como 
elementos centrais na reprodução das desigualdades de gênero no Brasil.

A partir desse diálogo teórico, foi possível compreender que a consolidação de uma 
democracia verdadeiramente igualitária exige o enfrentamento das estruturas que sustentam a 
separação entre o público e o privado, e que perpetuam a sub-representação das mulheres na 
política e no acesso a direitos. Ao evidenciar as múltiplas formas de desigualdade que atravessam a 
vida das mulheres, especialmente daquelas em situação de maior vulnerabilidade social, o trabalho 
reforça a necessidade de se adotar uma abordagem interseccional na formulação das teorias 
democráticas e das políticas públicas.

Como contribuição teórica, este artigo aponta para a urgência de ampliar os referenciais 
da teoria política tradicional, incorporando as experiências e vozes das mulheres como parte 
legítima e central do debate democrático. No campo prático, reforça-se a importância de políticas 
que garantam o reconhecimento do trabalho de cuidado, a ampliação da participação política das 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026187

mulheres e a implementação de medidas que enfrentem as desigualdades de gênero de forma 
estrutural.

Por fim, recomenda-se que novas pesquisas aprofundem o entrelaçamento entre teoria 
democrática, gênero e direitos humanos, especialmente em contextos marcados por desigualdades 
múltiplas como o brasileiro. Fortalecer a agenda de gênero exige não apenas garantir a presença 
das mulheres nos espaços de poder, mas também transformar as bases simbólicas, políticas e 
institucionais que sustentam a exclusão. Só em uma sociedade comprometida com a inclusão plena 
das mulheres é possível falar em democracia substantiva e em direitos humanos como realidade 
concreta para todas as pessoas.

Referências

ASSIS, Mariana Prandini Fraga. Deliberação, diferença e reconhecimento : da esfera pública “neutra” 
à participação paritária. Trabalho apresentado no I Congresso Anual da Associação Brasileira de 
Pesquisadores de Comunicação e Política, realizado em Salvador, 2006.

AVRITZER, Leonardo. Democratic theory and the formation of a public sphere. In: AVRITZER, 
Leonardo. Democracy and the public space in Latin America. Princeton: Princeton University Press, 
2002. cap. 2, p. 36-54.

BIROLI, Flávia. Gênero e desigualdades: os limites da democracia no Brasil. 1º Ed. São Paulo: 
Boitempo, 2018. 

BENHABIB, Seyla. Situando o self: gênero, comunidade e pós-modernismo na ética contemporânea. 
Trad. Ana Claudia Lopes; Renata Romolo Brito. Brasília: UNB, 2021.

HABERMAS, Jürgen. Direito e democracia: entre faticidade e validade. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1997. 2 v.

HABERMAS, Jürgen. Teoria do agir comunicativo: racionalidade da ação e racionalização social. 
Tradução de Paulo Astor Soethe. São Paulo: Editora WMO Martins Fontes, 2012 [1981].

Recebido em 7 e novembro de 2025
Aceito em 6 de janeiro de 2026


