
Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026

Resumo: O objetivo desse artigo é analisar como as sereias podem ser vistas como um espelho distorcido das experiências 
das mulheres, refletindo suas lutas, anseios e desafios em um mundo frequentemente dominado por papéis de gênero e 
expectativas patriarcais. Considerando a pluralidade interseccional de mulheres representadas por estes seres femininos, 
utilizadas em filmes como tecnologia de gênero, buscou-se observar o desrespeito aos direitos humanos em suas 
trajetórias, em analogia à realidade das mulheres brasileiras. A leitura crítica das relações de gênero nas histórias das 
sereias Circe, Iara, Ariel e Ursula destaca como a narrativa pode ser interpretada como uma forma de reforçar normas de 
gênero tradicionais, ao mesmo tempo em que marginaliza personagens que desafiam essas normas.

Palavras-chave: Gênero. Direitos das Mulheres. Interseccionalidade. Sereias.

Abstract: The objective of this article is to analyze how mermaids can be seen as a distorted mirror of women’s 
experiences, reflecting their struggles, desires, and challenges in a world often dominated by gender roles and patriarchal 
expectations. Considering the intersectional plurality of women represented by these female beings, used in films as 
gender technology, the disrespect for human rights in their trajectories was observed, in analogy to the reality of brazilian 
women. The critical reading of gender relations in the stories of Circe, Iara, Ariel and Ursula highlights how the narrative 
can be interpreted as a way to reinforce traditional gender norms, while marginalizing characters who challenge these 
norms.

Keywords: Gender. Women’s Rights. Intersections. Mermaids.

VITORYA RODRIGUES SOUSA MORAIS NEAS
 Especialista em Direito Público pelo Programa de Pós-Graduação em Direito e Políticas Públicas da Universidade Federal de Goiás. 

Lattes: https://lattes.cnpq.br/7666186133837665
ORCID: https://orcid.org/0009-0003-4074-3060

E-mail: vitoryaneas@gmail.com. 

HUMAN RIGHTS OF MERMAIDS:
AN ANALYSIS OF THE CINEMATOGRAPHIC 

REPRESENTATION OF GENDER ROLES AND VIOLENCE

OS DIREITOS HUMANOS DAS SEREIAS:
UMA ANÁLISE DA REPRESENTAÇÃO CINEMATOGRÁFICA 

DOS PAPÉIS E VIOLÊNCIAS DE GÊNERO



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026164

Introdução

O objetivo desse artigo é analisar como as sereias podem ser vistas como um espelho 
distorcido das experiências das mulheres, refletindo suas lutas, anseios e desafios em um mundo 
frequentemente dominado por normas de gênero e expectativas patriarcais. Enquanto criaturas 
míticas, as sereias servem como um ponto de partida para a reflexão e a discussão sobre as questões 
de gênero e sexualidade que afetam as mulheres reais. Para tanto, são estudados a objetificação 
do ser feminino, o padrão de beleza inalcançável, a busca por liberdade e autonomia, a identidade 
de gênero fluida e não-binária e a violação dos direitos humanos e das mulheres. Como escreveu 
Hans Christian Andersen no conto de fadas “A Sereiazinha”, seriam as mulheres reais como seres 
românticos e trágicos à imagem das sereias? 

Foram analisadas as histórias das personagens Circe, Iara, Ariel e Ursula, bem como as cenas 
de seus respectivos filmes. Sob o prisma do método hermenêutico elucidado por Maria Cecilia 
Minayo (2010), buscou-se averiguar os valores e estereótipos de gênero veiculados por estas sereias. 
É importante ressaltar que, considerando a pluralidade interseccional de mulheres representadas 
pelas figuras escolhidas, observou-se o respeito aos direitos humanos em suas trajetórias, em 
analogia à realidade das mulheres brasileiras. Assim, buscou-se uma abordagem interdisciplinar e 
culturalmente sensível para interpretar e compreender as diversas vulnerabilidades das mulheres e 
sua representação enquanto criatura mágica e perigosa.

Como referencial teórico, diversas autoras foram adotadas. São elas Judith Butler (1987) e 
sua teoria queer; Valeska Zanelo (2018) e os conceitos dos dispositivos de gênero; bell hooks (2019) 
e feminismo negro; Djamila Ribeiro (2017) e o conceito de lugar de fala; e Graciele Seibert (2018) e 
seus estudos sobre mulheres camponesas. 

Inicialmente, em “Circe e o canto da sereia”, o artigo discute a aplicação dos direitos humanos 
na sociedade brasileira e a metáfora do “canto da sereia” como uma sedução perigosa. Destaca-se 
as contradições na realização dos direitos humanos em um contexto de desigualdades estruturais 
e defende-se a resistência diante das violações e desumanizações. A metáfora de Circe em “A 
Odisseia” é usada para desafiar os estereótipos dos papéis de gênero, tanto por poder representar 
uma mulher forte que rejeita a subordinação masculina e usa suas habilidades para defender a si, 
quanto por poder ser interpretada como uma mulher que, abdicando de suas próprias necessidades, 
concede poder e sabedoria ao homem para que ele possa atingir o sucesso.

Seguindo para “Iara, a lenda do folclore brasileiro”, é ressaltado a violência de gênero no 
Brasil e sua ligação com a cultura patriarcal, o racismo, o capitalismo e a visão adultocêntrica da 
sociedade. Argumenta-se que a ordem patriarcal impõe violência e domínio sobre as mulheres, 
destacando a importância da legitimação social para enfrentar essa violência. A representação 
da sereia Iara, com destaque ao lúdico curta-metragem “A Lenda da Iara”, emerge a situação das 
mulheres indígenas e camponesas.  É salientado no subtópico “Rio que nutre a tribo e o campo” 
que as mulheres indígenas enfrentam violência física, sexual e psicológica, tanto dentro quanto fora 
de suas comunidades, em um contexto de desigualdades de gênero agravadas pela discriminação 
étnica. É evidenciada também a interconexão entre questões ambientais e direitos humanos, e os 
desafios enfrentados pelas mulheres camponesas no acesso à terra e à assistência em casos de 
violência. Isso ressalta a vulnerabilidade dessas mulheres, tanto por falta de estrutura quanto por 
discriminação institucional e comunitária.

A terceira sereia foi apresentada no tópico “A Pequena Sereia”. Ariel é uma jovem sereia que 
deseja se tornar humana, porém esse sonho leva-a a aceitar padrões de beleza e papéis de gênero 
tradicionais. Por meio do “dispositivo amoroso”, os relacionamentos românticos são vistos como 
fonte de felicidade e sacrifício feminino. Ainda, através da “prateleira do amor”, as mulheres são 
figurativamente classificadas com base em atributos sociais, culturais e pessoais. O silenciamento 
de Ariel, ao sacrificar sua voz por um relacionamento, evidencia como as mulheres são muitas 
vezes subjugadas aos ideais de beleza e casamento. Ademais, a repercussão midiática negativa 
acerca da escolha de uma atriz negra para representar Ariel reflete uma resistência social à ideia 
de personagens negras ocupando papéis tradicionalmente reservados para brancos, conforme 
apresentado em “A sereia preta”. Este incidente destaca a realidade do racismo, especialmente 
no Brasil, onde as mulheres negras enfrentam uma dupla desvantagem devido ao sexismo e ao 
racismo.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026165

Não obstante, discute-se no subtópico “Piracema” que o desejo de Ariel de liberdade e 
autonomia é visto como uma transgressão à ordem patriarcal. Fez-se um paralelo com a realidade 
da América Latina, cujas políticas relacionadas ao aborto e à sexualidade lidam com dinâmicas onde 
os corpos estão em disputa, cruzando as esferas pública e íntima. A abordagem feminista defende 
que as práticas e valores nas esferas reprodutiva e sexual são definidos por contextos econômicos, 
morais, sociais e institucionais, e há uma base política para separar o direito autônomo à capacidade 
reprodutiva do direito à sexualidade livre e diversa. 

	 Por fim, em “Ursula, a vilã queer”, ressalta-se a personagem ser uma representação não 
convencional de sexualidade e gênero. Esta interpretação sobre a ruptura dos papéis de gênero por 
Ursula é baseada em análises críticas e teorias queer, sendo desafiada a ideia de uma identidade 
de gênero estável e inerente, argumentando que o gênero é uma construção social repetitiva e 
performática, influenciado por normas culturais e sociais. A teoria queer explora como as normas 
de gênero e sexualidade são mantidas e perpetuadas e sugere que a subversão das normas de 
gênero pode ser uma forma de resistência política, desconstruindo estruturas de poder.

Circe e o canto da sereia

Os autores Freire, Sierra e Batalha (2018) destacam a discussão de que os Direitos Humanos 
seriam o “canto da sereia”, a ilusão da possibilidade da universalidade dos direitos nas sociedades 
capitalistas. Quanto à “ilusão”, tem-se que embora a Declaração Universal dos Direitos Humanos, 
aprovada em 1948 na Assembleia Geral da Organização das Nações Unidas, e a Carta Magna de 
1988 proclamem os direitos, a realidade brasileira os trai. O princípio da universalidade “esbarra 
em limites estruturais da sociedade capitalista: uma sociedade que se reproduz através de divisões 
do trabalho, de classes, do conhecimento, da posse privada dos meios de produção, da riqueza 
socialmente produzida” (Barroco, 2003).

Contudo, os autores concluem ser impossível negar que, mesmo havendo críticas 
à possibilidade de implementar plenamente os direitos humanos, as lutas em prol desses 
direitos reafirmam a importância da resistência diante do crescimento das variadas formas de 
desumanização. Além disso, tais batalhas fortalecem as ações de denúncia sobre violações e 
ofensas à dignidade humana, bem como dão visibilidade a práticas que visam ao reconhecimento 
social de diversos grupos oprimidos.

Ainda, a proposição de que os direitos humanos seriam o “canto da sereia” pode ser entendido 
como se fosse um discurso sedutor e perigoso por alguns segmentos da sociedade brasileira, que 
veem os direitos humanos como uma ameaça à ordem social estabelecida. Eles podem interpretar 
a defesa dos direitos humanos como um questionamento dos valores tradicionais e uma tentativa 
de minar as instituições existentes, incluindo a família, a religião e a autoridade. Mister considerar a 
distorção ou desconhecimento acerca da importância dos direitos humanos, bem como o conflito 
de interesses econômicos e políticos. Outrossim, os direitos humanos muitas vezes demandam 
mudanças significativas na sociedade, incluindo a igualdade de gênero, a inclusão de minorias, a 
luta contra a discriminação e a violência, e o respeito pelos direitos civis e políticos.

Figura 1. Pôster do filme “A Odisseia”

Fonte: GRÉCIA ANTIGA (2013).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026166

O canto sedutor que originou a expressão “canto da sereia” vem da figura da mitologia grega 
Circe. Na produção “A Odisseia” (1997), dirigido por Andrey Konchalovskiy, ela foi interpretada por 
Greta Scacchi. A versão retrata com cuidado em detalhes o poema épico original de Homero, que 
conta a trajetória do herói Ulisses. A personagem é retratada como uma feiticeira poderosa, que 
transformava homens em feras por seus cantos. Entretanto, os então leões, tigres e lobos não eram 
ferozes, mas sim domados pela arte de Circe. No poema e na cena do filme, Circe transformou a 
tripulação de Ulisses em porcos. Mas o herói consegue enganar a feiticeira para retornarem ao 
estado humano. Circe aconselhou Ulisses a cobrir com cera os ouvidos de seus marinheiros para 
não ouvir o canto, bem como se amarrar no mastro, até ultrapassarem a Ilha das Sereias.

Circe e o “canto de sereia” reflete uma série de simbologias acerca dos papeis de gênero da 
mulher e do homem.

A narrativa do mito de Circe é frequentemente usada para retratar mulheres como perigosas 
e ameaçadoras para a masculinidade. Por exemplo, o homem não poder resistir à sedução da 
mulher a não ser que esteja “amarrado” como Ulisses, o que reforça o discurso de que o homem 
não seria capaz de controlar seus desejos sexuais, argumento utilizado em casos de violência sexual 
contra mulheres. Essa representação é uma forma de reforçar estereótipos de gênero e de reforçar 
a ideia de que as mulheres são inferiores aos homens e devem ser controladas e subordinadas a 
eles.

A história retratada também reforça o uso da sedução sexual como barganha e a subjugação 
da mulher poderosa para o homem tido como herói tornando-a sua amante.  Sua transformação 
dos homens em animais também é vista como uma forma de castração simbólica, que destaca o 
poder de Circe sobre eles. Ainda, a representação da transformação de homens em porcos também 
simboliza “impureza” desses seres, segundo a concepção grega.

A figura de Circe na mitologia grega é uma personagem complexa e multifacetada, que pode 
ser interpretada de diferentes maneiras, tanto como a mulher empoderada que se recusa a ser 
subordinada aos homens e que usa seus poderes mágicos para se defender e proteger a si mesma 
e a sua ilha, quanto como aquela que cede o seu poder e sabedoria para que o homem herói 
alcance êxito em sua jornada, abrindo mão de seus próprios interesses. Com efeito, tem-se que a 
interpretação sobre Circe desafia os estereótipos de gênero e as atitudes sexistas e misóginas que 
estão associadas à sua figura. No Brasil, a representação do canto da sereia é feita através da lenda 
de Iara.

Iara, a lenda do folclore brasileiro 

Iara é uma lenda do folclore brasileiro que também é conhecida como “Mãe-d’água” ou 
“Mãe do Rio”. Ela é descrita como uma sereia morena com cabelos longos e olhos castanhos, e 
muitas vezes é retratada com uma beleza inigualável. Sua história varia conforme a região do Brasil, 
mas comumente é descrita como uma sereia que vive nas águas dos rios, seduzindo pescadores 
com sua beleza e sua voz hipnótica. A figura folclórica é retratada no curta-metragem brasileiro 
“Iara” (2004), dirigido por Sergio Glenes. A história tem como cenário o garimpo em rica floresta, 
mangues, rios e a misteriosa cultura indígena da região. Na trama, a sereia Iara salva ribeirinho que 
não queria degradar o meio ambiente enquanto o dono do garimpo permaneceu no fundo da água 
por sua ganância em encontrar ouro.

Figura 2. Pôster do curta-metragem “Iara”

Fonte: MOSTRA DE CINEMA INFANTIL (2011).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026167

Esta lenda folclórica deixa claro o choque entre culturas dentro de um mesmo país e a 
necessidade de tolerância e respeito pela diversidade. A personagem Iara, assim como a população 
que vive da natureza, é tratada como “exótica” e é alvo de curiosidade e preconceito. Isso pode 
ser interpretado como uma crítica ao racismo, à xenofobia e ao preconceito de uma forma mais 
ampla, evidenciando a importância dos direitos humanos universais e da valorização da diversidade 
cultural.

Especialmente no que se refere ao tratamento da sociedade à mulher brasileira, a socióloga 
Saffioti (2001) destaca em seu artigo científico “Contribuições feministas para o estudo da violência 
de gênero” as contribuições feministas na prevenção de violência de gênero no Brasil. Para tanto, 
conceitua violência de gênero de modo amplo, abrangendo vítimas como mulheres, crianças e 
adolescentes de ambos os sexos, vez que, no exercício das funções patriarcais, a categoria social 
de homens exige que sua “capacidade de mando” seja auxiliada pela violência. Por sua vez, as 
mulheres, enquanto categoria social, não têm um projeto de dominação-exploração, embora, com 
relação a crianças e adolescentes, possam desempenhar a função patriarcal por delegação. Assim, 
a autora conclui que o poder é atribuído à categoria social “homens”, sendo um poder disponível 
para uso ou delegação. Nesse contexto, o agente imediato não precisa de presença física para 
perpetuar a violência, pois agentes sociais subalternos, à exemplo de criados, garantem a operação 
da “máquina patriarcal”.

A autora admite o conceito de dominação simbólica de Bourdieu (1998), em que a própria 
dominação constitui, por si só, uma violência, na medida em que a força da ordem masculina não 
precisa de justificação, ou seja, a visão androcêntrica impõe-se como neutra, em que a ordem social 
ratifica a dominação masculina em que se funda. Dessa forma, o poder masculino, ao atravessar 
todas as relações sociais, torna-se senso comum e objetivo, estruturas hierarquizadas. Entretanto, 
defende a socióloga que a indeterminação parcial dos fenômenos sociais, cujo conhecimento 
nem sempre é determinado pelo viés de gênero, permite resistência ao processo de dominação-
exploração. 

Ressalta que esse entendimento destoa da compreensão de Maria Amélia Azevedo (1989), 
que não permitiu a percepção de reação da vítima. Para Bourdieu, as mulheres são vítimas deste 
estado-de-coisas, pois a ordem patriarcal de gênero é imposta não requerendo legitimação. A partir 
da reflexão sobre as reações das mulheres frente a violência doméstica e intrafamiliar, Saffioti firma 
a posição de crença na necessidade de legitimação social, evitando que a mulher oscile entre ser 
passivo, coisa e cúmplice do agressor.

Não obstante, esclarece que, “rigorosamente, o único consenso existente sobre o conceito 
de gênero reside no fato de que se trata de uma modelagem social, estatisticamente, mas não 
necessariamente, referida ao sexo” (Saffioti, 2001). Ademais, alega que a sociedade, além de 
androcêntrica, é adultocêntrica. Ainda, a autora adverte sobre a necessidade de avaliar o fenômeno 
pelo ângulo da coletividade, tratando-se de uma análise em termos de categoria de sexo, em que 
os homens realizam a dominação-exploração das mulheres ainda que adotando sua força física.

Outrossim, retrata-se que nenhuma relação social se passa fora da estrutura social, pois, 
de modo contrário, seria uma visão dualista que não contribui para o esclarecimento de como 
a sociedade comporta a violência de gênero, contra as mulheres, intrafamiliar e doméstica. 
Compreende-se, portanto, que as   masculinidades   são construções sociais que operam  na  busca  
da  manutenção da ordem patriarcal, sendo que, no Brasil, está simbioticamente  ligado  ao  racismo  
e  ao  capitalismo, bem como a uma sociedade androcêntrica e adultocêntrica, aprofundando as 
desigualdades e as violências. 

Rio que nutre a tribo e o campo

O curta aborda a relação entre a personagem Iara e a cultura indígena, o que pode ser uma 
reflexão sobre a preservação dos direitos culturais dos povos indígenas no Brasil. Nessa direção, as 
mulheres assumem papel importante na perpetuação dos conhecimentos tradicionais dos povos 
originários. Em entrevista, a escritora Eva Potiguara ressalta que as mulheres trazem no cotidiano a 
manutenção da cultura indígena e “isso é feito no trabalho na casa de farinha, na colheita do milho, 
no preparo da tapioca e do mingau de mandioca e ao sentar à luz da fogueira, da lua e das estrelas 
para contar as histórias, cosmovisões e simbologias de cada povo” (Santana, 2023).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026168

Entretanto, as mulheres indígenas são frequentemente vítimas de violência física, sexual e 
psicológica, dentro e fora de suas comunidades. A violência de gênero contra mulheres indígenas 
é uma manifestação direta das relações de poder desiguais entre homens e mulheres, sendo 
agravada pela discriminação étnica sistêmica enfrentada pelos povos indígenas. Elas também 
enfrentam desafios adicionais, como o despojamento de terras e recursos naturais, que insere suas 
comunidades em situação de vulnerabilidade econômica. 

Não obstante, a trama se passa em uma região de manguezal, onde há conflitos com os 
garimpos ilegais que poluem o ambiente. Essa questão ambiental está intrinsecamente ligada aos 
direitos humanos, já que a degradação do meio ambiente afeta diretamente a qualidade de vida 
das pessoas, especialmente das comunidades locais que dependem dos recursos naturais para 
sobreviver. 

Seibert (2018), ao debater sobre as histórias de vida, luta e resistência de mulheres 
camponesas, trata sobre as desigualdades no acesso à terra no campo brasileiro e, segundo os dados 
apresentados, evidencia-se a vulnerabilidade das camponesas a situações de violência, agravadas 
pela ausência de estrutura e de políticas de atendimento às vítimas de violência na zona rural, 
especialmente nos municípios de interior, que em regra não dispõem de delegacias especializadas. 

Contudo, os relatos das mulheres revelam que, também em localidades com delegacias 
e hospitais, os profissionais não estão habilitados para atender e acolher vítimas de violência, 
menosprezando a gravidade dos fatos e, espantosamente, negando atendimento e culpabilizando 
aquelas que sofreram violência. Em consequência, foi apurado que as mulheres temem denunciar 
diante da violência também institucional e do julgamento da comunidade local marcada por 
relações sociais patriarcais e conservadoras.

Pequena Sereia, a princesa idealizada

“A Pequena Sereia” (1989) é um filme clássico de animação da Disney que conta a história de 
Ariel, uma jovem sereia que sonha em se tornar humana para viver no mundo dos seres humanos. 
A reconhecida história coloca a protagonista para enfrentar diversas formas de violência de gênero. 
Nesse sentido, as autoras Clara Monteiro e Valeska Zanello (2014) abordam a história de “A Pequena 
Sereia” sob a ótica dos estudos feministas e da literatura infantil, com ênfase na representação das 
mulheres na mídia e na literatura. Elas argumentam que a história de Ariel, a sereia protagonista, 
pode ser vista como uma narrativa que perpetua estereótipos de gênero e submissão feminina.

Figura 3. Pôster do filme “A Pequena Sereia”

Fonte: ADORO CINEMA (2012).

Monteiro e Zanello (2014) observam que, apesar de Ariel ser uma personagem determinada 
e corajosa, ela acaba abandonando sua vida subaquática e sua família para estar com um homem 
que mal conhece. As autoras apontam que essa escolha pode ser interpretada como um exemplo 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026169

de reforço de papéis de gênero tradicionais, nos quais as mulheres devem se sacrificar e renunciar 
a seus desejos e necessidades em favor de um parceiro masculino.

Esse comportamento de Arial é explicado por Zanello (2018) com o dispositivo amoroso, que 
se trata de forma particular de relações afetivas e de gênero ao estabelecer um modelo dominante 
de amor romântico, centrado na heteronormatividade e no monogamismo. Dentro do dispositivo 
amoroso, as mulheres são frequentemente ensinadas a priorizar os relacionamentos românticos 
como uma fonte central de felicidade e realização, levando à valorização excessiva desses 
relacionamentos em detrimento de outras áreas de suas vidas e à crença do sacrifício por amor.

As normas de beleza e padrões de gênero também são cristalinas no filme. A busca de Ariel 
por tornar-se humana está ligada à noção de beleza e feminilidade que a sociedade impõe. Ela 
é uma sereia, mas deseja ter pernas e, com isso, viver os padrões de beleza humanos que são 
valorizados na cultura da sociedade em que ela quer viver. Isso ilustra como os padrões de beleza e 
os papéis de gênero podem se tornar formas de violência de gênero quando são impostos de forma 
coercitiva.

Um conceito desenvolvido por Zanello (2018) a partir do dispositivo amoroso e que explica 
a necessidade de aceitação de Ariel é a prateleira do amor, isto é, hierarquia social de afetos e 
de identidades de gênero feminino, em que as mulheres estariam figurativamente “dispostas” 
em diferentes prateleiras desta hierarquia. A disposição nas prateleiras tem como base atributos 
sociais, culturais e pessoais. No topo da prateleira estariam as mulheres brancas, cisgênero e 
heterossexuais. Em posições “inferiores” da prateleira estariam aquelas que fogem do padrão social 
e/ou que interseccionalmente ocupam outras minorias, como mulheres portadoras de deficiência 
física, pretas, gordas, lésbicas, trans e não consideradas “jovens”. Ademais, para Monteiro e 
Zanello (2014), a imposição do silêncio às mulheres relaciona-se aos ideais de beleza, casamento 
e qualidades “femininas”, pois a não expressão de opiniões e pontos de vistas foi constantemente 
veiculada no filme “A Pequena Sereia”, cuja protagonista se silencia ao sacrificar a voz para ter a 
oportunidade de conquistar um homem. 

A sereia preta

O anúncio da atriz Halle Bailey, uma mulher negra, interpretando o papel da princesa Ariel 
na versão live-action do filme, uma sereia tradicionalmente retratada como uma mulher branca, 
gerou uma onda de comentários racistas e negativos nas redes sociais. Muitas das críticas foram 
direcionadas ao fato de que a atriz não se encaixava no estereótipo da personagem que as pessoas 
estavam acostumadas. O racismo é uma realidade no Brasil, as mulheres negras, em particular, 
enfrentam uma série de discriminações devido a sua cor de pele e gênero. 

Figura 4. Pôster do filme “A Pequena Sereia” (live-action)

Fonte: ADORO CINEMA (2023).

Nessa seara, bell hooks (2019) argumenta que as mulheres negras enfrentam uma forma 
única de opressão que é uma combinação de sexismo e racismo, caracterizando uma posição de 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026170

“dupla desvantagem”. A autora destaca que as mulheres negras são frequentemente representadas 
como desviando do ideal de feminilidade branca e sendo hipersexualizadas. Como consequência 
as mulheres negras enfrentam desafios únicos em termos de acesso à educação, emprego, saúde, 
justiça e outros recursos. 

A reação ao casting de Halle Bailey para o papel de Ariel é um exemplo de como a sociedade 
muitas vezes rejeita a ideia de personagens negras ocupando posições que tradicionalmente são 
reservadas para brancos, uma atitude que, sem dúvida, está enraizada no racismo e no machismo 
estruturais.

Piracema

A personagem Ariel busca a liberdade e a autonomia para escolher seu próprio destino. 
Esse tema pode ser relacionado aos direitos humanos, especificamente ao direito à liberdade, à 
autodeterminação e à tomada de decisões individuais. Uma das primeiras formas de violência de 
gênero que Ariel enfrenta é o controle exercido sobre seu corpo e sua sexualidade. Seu pai, o Rei 
Tritão, tem um poder patriarcal e exerce controle sobre a vida dela, especialmente ao proibi-la de 
explorar o mundo dos seres humanos. O desejo de Ariel de se tornar humana e se apaixonar por um 
humano é visto como uma transgressão e uma ameaça à ordem patriarcal estabelecida. Saindo das 
telas e emergindo à realidade, o tema de maior repercussão mundial sobre a liberdade e autonomia 
sobre o corpo das mulheres são os direitos sexuais e reprodutivos. 

Ao tratar acerca das políticas “aborto, sexualidade e autonomia” no capítulo 4 do artigo 
científico “Gênero e Desigualdades: limites da democracia no Brasil”, Biroli (2018) ressalta que as 
políticas do aborto e da sexualidade culminam em lidar com dinâmicas nas quais os corpos estão em 
disputa, sendo que as relações de poder atravessam o privado e o íntimo. Assim, a autora expõe a 
premissa, amplamente compartilhada entre as abordagens feministas, de que a adoção das práticas 
e dos valores nos âmbitos da reprodução e da sexualidade os definem em contextos diversos - 
econômicos, morais, sociais e institucionais. Logo, são retirados da ordem do que é reivindicado 
como natural o corpo e as relações sexuais, a fim de os apreender em sua constituição social, 
havendo, ainda, fundamentos políticos para não mesclar o direito autônomo sobre a capacidade 
reprodutiva com o direito à vivência livre e diversa da sexualidade. Não obstante, destaca que a 
reprodução e a sexualidade são fatos sociais, na medida em que assumem sentido e definição de 
circunstâncias e possibilidades em contextos determinados, inclusive geográfica e historicamente, 
sendo a defesa dos “valores familiares” a palavra de ordem na América Latina. O direito das sereias 
de construírem barragens no curso do rio impede a piracema.

Ursula, a vilã queer

Ao tratar sobre Ursula, a vilã do filme, Santos e Piassi (2016) ressaltam que ela é retratada 
como uma mulher independente e poderosa. Para os autores, Ursula é uma personagem que desafia 
os estereótipos de gênero, o que a torna uma figura ameaçadora e vilã na narrativa. Eles sugerem 
que essa representação pode ser interpretada como uma forma de marginalizar e desencorajar 
mulheres que desafiam as normas de gênero tradicionais. 

Não obstante, há discussões sobre a personagem Ursula ser queer, ou seja, uma representação 
não convencional de sexualidade e gênero, embora não seja explicitamente abordada na obra 
cinematográfica. Acerca da “vilã” possuir um estilo de gênero que não segue padrões convencionais, 
sua aparência é extravagante e sua expressão de gênero é mais ambígua e não binária do que a de 
outros personagens do filme. Sua imagem na animação original de 1989 foi inspirada na drag queen 
Divine, nome artístico de Harris Glenn Milstead. A independência e assertividade da bruxa do mar 
também podem ser interpretadas como uma subversão das expectativas de gênero tradicionais.

Esta interpretação sobre a ruptura dos papeis de gênero por Ursula, considerando-a 
exemplo de representação não convencional de gênero e sexualidade, que desafia as normas 
heteronormativas e binárias, é baseada em análises críticas e teorias queer. A teoria queer é uma 
corrente da teoria feminista e dos estudos culturais que examina a representação de gênero e 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026171

sexualidade na cultura popular e nos meios de comunicação.
Uma das principais autoras da teoria queer é Judith Butler (1987), sendo mais conhecida por 

sua teoria da performatividade de gênero, que desafia a ideia de que o gênero é uma expressão 
natural e inata. A autora argumenta que o gênero é uma construção social repetitiva e performática, 
ou seja, é algo que fazemos ao agir de maneiras que correspondem às normas de gênero. Butler 
questiona a ideia de uma identidade de gênero estável e inerente. Em vez disso, ela vê a identidade 
de gênero como um contínuo processo de construção, influenciado por normas culturais e sociais. 
Por isso o feminismo, para Butler, só pode ser pensado em seu sentido expandido, e não meramente 
como uma defesa do “feminino” ou das “mulheres”, já que, para ela, a identidade de gênero é o 
tempo todo questionada.

A teoria de Butler (1987) desafia a dicotomia tradicional entre sexo biológico e gênero, 
argumentando que os corpos também são performativos, ou seja, a própria ideia de “sexo” 
é uma construção cultural. A autora critica a heteronormatividade, que é a suposição de que a 
heterossexualidade é a norma e padrão desejável. Ela explora como as normas de gênero e 
sexualidade são mantidas e perpetuadas. Sugere que a subversão das normas de gênero pode ser 
uma forma de resistência política. 

Questionar e desafiar as expectativas normativas pode ser uma maneira de desconstruir 
estruturas de poder. Butler questiona dualidades como masculino/feminino e heterossexual/
homossexual, argumentando que essas categorias são construídas socialmente e mantêm relações 
de poder. A linguagem desempenha um papel fundamental nas teorias de Butler. Através da 
linguagem, as normas de gênero são repetidas e consolidadas, mas também podem ser desafiadas 
e subvertidas, como a construção da imagem de Úrsula.

Ao tratar sobre gênero como escolha, Butler (1987) destaca que as constrições sociais 
sobre conformidade e desvio de gênero são tão grandes que a maioria das pessoas se sentem 
profundamente feridas se lhes dizem que exercem sua masculinidade ou feminilidade 
inadequadamente. Isso quer dizer que a identidade de gênero repousa na base instável da invenção 
humana. E mais importante, Butler ressalta que não é possível assumir um gênero de um momento 
para o outro, porque o gênero é um projeto tácito para renovar a história cultural nas nossas 
próprias condições corpóreas.

Vale ressaltar que a comunidade lésbica brasileira adotou o termo “sereia” como uma 
forma de representação e empoderamento. A associação entre mulheres homossexuais e o termo 
“sereia” tem suas raízes na cultura pop, especialmente na figura da personagem Úrsula, a bruxa 
do mar apresentada neste artigo, e da sereia Aquamarine, no filme homônimo. Esses personagens 
têm traços que podem ser interpretados como queer, tais como uma expressão de gênero não 
convencional, a independência e poder femininos, e uma rejeição das expectativas tradicionais de 
gênero e sexualidade. Além disso, a imagem da sereia é associada com a água, um símbolo de 
fluidez e liberdade, o que se alinha com a experiência de muitas mulheres lésbicas em encontrar 
sua própria identidade e aceitação em uma sociedade heteronormativa. Portanto, a associação 
das mulheres homossexuais com o termo “sereia” é uma forma de afirmar e celebrar sua própria 
identidade queer e de rejeitar as normas tradicionais de gênero e sexualidade. É uma forma de 
resistência e empoderamento dentro da comunidade lésbica, que busca reconhecer e valorizar a 
diversidade e complexidade das experiências queer.

Conclusão

O artigo identificou os valores e estereótipos veiculados pelas representações mitológicas e 
folclóricas das sereias, utilizadas em filmes como tecnologia de gênero. Considerando a pluralidade 
interseccional de mulheres representadas por estes seres femininos, observou-se o desrespeito aos 
direitos humanos em suas trajetórias, em analogia à realidade das mulheres brasileiras. A abordagem 
interdisciplinar permitiu compreender que as   masculinidades   são   construções   sociais que operam 
na busca da manutenção da ordem patriarcal. No Brasil, é associado ao racismo e ao capitalismo, 
bem como a uma sociedade androcêntrica e adultocêntrica, aprofundando as desigualdades e as 
violências. A leitura crítica das relações de gênero nas histórias das sereias destaca como a narrativa 
pode ser interpretada como uma forma de reforçar normas de gênero tradicionais, ao mesmo 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026172

tempo em que marginaliza personagens que desafiam essas normas.
A história de Ariel pode ser vista como uma narrativa que perpetua estereótipos de gênero 

e submissão feminina. Ela abandona sua voz, vida e família para estar com um homem que teve 
pouco contato. O dispositivo amoroso se aplica nessa decisão da personagem, tendo em vista 
que as mulheres são condicionadas a considerar os relacionamentos românticos como uma fonte 
principal de contentamento e satisfação, o que pode resultar em uma supervalorização desses 
relacionamentos às custas de outras esferas de suas vidas. Além disso, isso pode levá-las a acreditar 
que é necessário sacrificar suas próprias necessidades e desejos pelo bem do amor. O dispositivo 
amoroso também é reforçado pela história de Circe, que tem como uma das interpretações a 
subjugação da mulher poderosa para o homem tido como herói, fazendo suas vontades.

Outrossim, a Ariel como princesa preta através da escolha de atriz negra para interpretá-la 
gerou discursos de ódio nas redes sociais e veículos de informação, sendo expressão da marginalização 
que resulta da interseção entre sexismo e racismo, bem como resultando no enfrentamento de 
desafios singulares relacionados à obtenção de educação, emprego, assistência médica, justiça 
e outros recursos para mulheres negras. Por sua vez, Iara foi adotada como representante das 
mulheres que dependem da natureza para sobrevivência, especialmente as mulheres indígenas 
e camponesas. Além da violência de gênero que atinge a pluralidade de mulheres, neste recorte 
elas enfrentam obstáculos extras, como a perda de terras e recursos naturais, inserindo suas 
comunidades em situação de vulnerabilidade econômica. Por fim, Ursula, considerada vilã como 
Circe por ser independente e livre, também é representação não convencional de sexualidade e 
gênero e, portanto, da comunidade LGBTQIA+. Desse modo, verificou-se que contrariar as normas 
de gênero pode ser um ato político de oposição, desmontando sistemas de poder existentes.

Para o presente estudo, as sereias funcionam como um tipo de símbolo das experiências 
das mulheres, mostrando suas dificuldades, desejos e obstáculos em um ambiente onde as 
normas de gênero e expectativas patriarcais em regra prevalecem. Na medida em que as sereias 
representam mulheres, a transformação de sereias em mulheres ou mulheres em sereias é vista 
como uma punição ou um ato de desafio às normas de gênero. Isso reflete a pressão enfrentada 
pelas mulheres para conformar-se aos papéis de gênero tradicionais e à ideia de que o feminino 
é de alguma forma inferior ou negativo. O que se observa em todas as histórias é o desejo dos 
homens de aprisionamento da sereia, seja por considera-la figura perigosa, seja pelo encantamento 
de sua beleza. A submissão é tema comum, em que o intento é tirar, além dos direitos humanos, 
o direito de fala dos mais variados segmentos de mulheridade. Como se pode lutar pela própria 
humanidade sem voz?

Referências

A Odisseia. [Filme-vídeo] Direção de Andrey Konchalovskiy. Produção de Francis Ford Coppola, Fred 
Fuchs, Dyson Lovell. Reino Unido, 1997.

A Pequena Sereia. [Filme-vídeo]. Direção de Ron Clements e John 
Musker. Produção de John Musker e Howard Ashman. 1989. 
 
ADORO CINEMA. A Pequena Sereia. 2012. Disponível em: < https://www.adorocinema.com/
filmes/filme-18115/criticas/espectadores/>. Acesso em março de 2025.
 
ADORO CINEMA. A Pequena Sereia. 2023. Disponível em: < https://www.
adorocinema.com/filmes/filme-247753/>. Acesso em março de 2025. 
 
AZEVEDO, Maria Amélia; GUERRA, Viviane Nogueira Azevedo. Vitimação e vitimização: questões 
conceituais. In: AZEVEDO, M.A., GUERRA, V. (orgs.) Crianças vitimizadas: a síndrome do pequeno 
poder. São Paulo, Iglu Editora, 1989, p.25-47.

BARROCO, Maria Lucia Silva. Direitos Humanos e Desigualdade: as novas faces da barbárie 
capitalista: desigualdade se combate com direitos. In: CONFERÊNCIAS E DELIBERAÇÕES DO 31 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026173

ENCONTRO NACIONAL CFESS/CRESS, 2003, Brasília. Anais. Brasília, 2003.

BIROLI, Flávia. Gênero e desigualdades: limites da democracia no Brasil. São Paulo: Boitempo, 
2018. Cap.4: Aborto, sexualidade e autonomia.

BOURDIEU, Pierre. La domination masculine. Saint-Amand-Montrond, Éditions du Seuil, 1998, p.15. 
In: SAFFIOTI, Heleieth. Contribuições feministas para o estudo da violência de gênero. Cad. Pagu 
n.16 Campinas: 2001. p.115-136.

BUTLER, Judith. Variações sobre sexo e gênero. In: BENHABIB, Seyla; CORNELL, Drucilla. Feminismo 
como crítica da modernidade. Rio de Janeiro: Rosa dos tempos, 1987. p. 139-54.

FREIRE, Silene de Morais; SIERRA, Vânia Morales; BATALHA, Arthur Montilho Araujo. Direitos 
Humanos no Brasil: a sedução do canto da sereia In 16º ENCONTRO NACIONAL DE PESQUISADORES 
EM SERVIÇO SOCIAL. Anais. Vitória, 2018.

GRECIA ANTIGA. Filme A Odisseia, de Andrei Konchalovsky. 2013. Disponível em: < https://
greciantiga.org/arquivo.asp?num=0186>. Acesso em março de 2025.

HOOKS, bell. E eu não sou uma mulher?. 9ª ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019.

Iara. [Filme-vídeo] Direção de Sérgio Glenes. Produção de Patrícia Alves Dias. MultiRio: Rio de 
Janeiro, 2004.

MINAYO, Maria Cecilia S. Los conceptos estructurantes de la investigación cualitativa. Salud Coletiva, 
Buenos Aires, v. 6, p. 251-261, 2010.

MONTEIRO, Clara. ZANELLO, Valeska. Tecnologias de Gênero e Dispositivo Amoroso nos Filmes de 
Animação da Disney. Revista Feminismos. vol. 2, n. 3, set.-dez. 2014.

MOSTRA DE CINEMA INFANTIL. Iara. 2011. Disponível em: < https://www.mostradecinemainfantil.
com.br/iara/>. Acesso em março de 2025.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala?. Belo Horizonte: Letramento, 2017.

SAFFIOTI, Heleieth. Contribuições feministas para o estudo da violência de gênero. Cad. Pagu n.16 
Campinas: 2001. p.115-136.

SANTANA, Jade. A palavra das mulheres na preservação cultural indígena. Estado de Minas. 
2023. Disponível em: <https://www.em.com.br/app/colunistas/azmina/2023/04/21/
noticia-azmina,1484343/a-palavra-das-mulheres-na-preservacao-cultural-indigena.
shtml#:~:text=Desde%201500%2C%20pr%C3%A1ticas%20de%20etnoc%C3%ADdio,(Organi
za%C3%A7%C3%A3o%20das%20Na%C3%A7%C3%B5es%20Unidas).> Acesso em fevereiro de 
2024.

SANTOS, Caynnã de Camargo; PIASSI, Luis Paulo de Carvalho. Para assistir aos vilões Disney: abjeção 
e heteronormatividade em “A Pequena Sereia” In Semina: Ciências Sociais e Humanas, Londrina, v. 
37, n. 2, p. 163-180, jul./dez. 2016. 

SILVA, Vivian da Veiga. As contribuições de Heleieth Saffioti para os estudos de gênero na 
contemporaneidade. Revista Feminismos, [S. l.], v. 7, n. 1, 2020. Disponível em: <https://periodicos.
ufba.br/index.php/feminismos/article/view/33391>. Acesso em: 15 nov. 2023.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026174

SEIBERT, Graciele Iridiane. Mulheres camponesas e o direito a terra: histórias de vida, de luta 
e resistência. In PULGA, Vanderléia Laodete. Mulheres camponesas: semeando agroecologia, 
colhendo saúde e autonomia.Porto Alegre: Rede UNIDA, 2018.

ZANELLO, Valeska. Saúde Mental, Gênero e Dispositivos: Cultura e Processos de Subjetivação. 1. 
ed. Curitiba: Appris, 2018.

Recebido em 7 e novembro de 2025
Aceito em 6 de janeiro de 2026


