
Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026

Resumo: O artigo aborda a situação da violência de gênero, considerada como um ato plausível de danos físicos, sexuais 
ou psicológicos que atenta contra a vida das mulheres. O marco metodológico integrou três perspectivas de análise. 
A primeira partiu da revisão dos índices sobre a prevalência do fenômeno na América Latina e no Brasil, relatados em 
informes de organismos internacionais. A segunda incluiu reflexões a partir do documentário O Silêncio das Inocentes, 
que apresenta a situação alarmante da violência contra as mulheres na sociedade brasileira. E a terceira inseriu uma 
proposta discursiva de ação política do espectador, sintetizando os conceitos de Lauretis, Badiou e Rancière para 
estimular a relevância do documentário como dispositivo de desconstrução da violência de gênero. Em suma, pretende-
se aproximar a compreensão da violência de gênero como uma interseção de múltiplas perspectivas que merecem 
atenção, transformando a reflexão em uma ação de luta pela defesa dos direitos humanos.

Palavras-chave: Violência de gênero. Violência doméstica contra a mulher. Lei Maria da Penha. Tecnologia de gênero. 
Documentário.

Abstract: The article addresses the situation of gender-based violence, considered a plausible act of physical, sexual, 
or psychological harm that threatens the lives of women. The methodological framework integrated three analytical 
perspectives. The first stemmed from a review of data on the prevalence of the phenomenon in Latin America and Brazil, 
as reported in documents by international organizations. The second included reflections based on the documentary The 
Silence of the Innocents, which presents the alarming situation of violence against women in Brazilian society. The third 
introduced a discursive proposal for political action by the viewer, synthesizing the concepts of Lauretis, Badiou, and 
Rancière to emphasize the documentary’s relevance as a tool for deconstructing gender-based violence. In summary, the 
aim is to approach the understanding of gender-based violence as an intersection of multiple perspectives that deserve 
attention, transforming reflection into action in the struggle for the defense of human rights.

Keywords: Gender violence. Domestic violence against women. Maria da Penha law. Gender technology. Documentary.

JUAN LUIS CONDORI GUTIERREZ
 Mestre em Educação com especialização em Gestão da Educação (Universidad San Ignacio de Loyola-Peru) 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1900537027711162   
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2872-8023  

E-mail: juancondori@discente.ufg.br 

GENDER VIOLENCE AGAINST WOMEN: ABOUT THE 
DOCUMENTARY “THE SILENCE OF THE INNOCENTS”

VIOLÊNCIA DE GÊNERO CONTRA A MULHER: A 
PROPÓSITO DO DOCUMENTÁRIO “SILÊNCIO DAS 

INOCENTES”



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026124

Introdução 

A violência de gênero é um drama complexo que reproduz constantemente a hegemonia 
do patriarcado, chegando inclusive a colocar em risco a vida e a dignidade de todas as mulheres 
do mundo. Na literatura especializada, está definida como o termo intimate partner violence 
(IPV), implicando o sexo masculino como figura agressora. A IPV é compreendida como um 
“comportamento de um parceiro ou ex-parceiro que cause dano físico, sexual ou psicológico, 
incluindo agressão física, coerção sexual, abuso psicológico e comportamentos controladores” 
(OMS, 2014, p. 74, apud Ladrón; Montoro, 2024, p. 317).

O presente artigo pretende abordar a situação da violência de gênero como um conjunto de 
atos que ferem a integridade física, psicológica e sexual dos sujeitos femininos, buscando analisar, 
a partir de uma perspectiva metodológica integradora, a situação das mulheres no contexto dos 
índices de prevalência da violência doméstica, relatados por organismos internacionais como a 
Anistia Internacional, a Organização Mundial da Saúde (OMS) e a Organização das Nações Unidas 
(ONU-Mulheres).  

Juntamente com a análise desses índices, o trabalho foi complementado com a descrição 
dos fatos apresentados no documentário O Silêncio das Inocentes, produzido em 2010, no qual se 
expõe a situação alarmante dos índices de violência contra as mulheres no Brasil, destacando-se a 
história de Maria da Penha, que sofreu os impactos da agressividade doméstica exercida por seu 
companheiro em diversas situações de violência desumana. O documentário também mostra os 
avanços jurídicos em relação à proteção da integridade das mulheres no contexto da Lei Maria da 
Penha, promulgada em 2006 pelo Congresso Nacional do Brasil.

Por fim, insere-se uma proposta discursiva para a ação política, integrando conceitos como 
a tecnologia de gênero de Teresa de Lauretis, a ideia política de Alain Badiou e a emancipação 
do sujeito de Jacques Rancière, reforçando a presença do documentário no espectador como um 
dispositivo de desconstrução da violência de gênero que incentive a reflexão e a luta em defesa da 
igualdade de gênero, superando as formas estéticas e fílmicas do próprio dispositivo para voltar a 
representar a mulher como sujeito que se liberta do discurso androcêntrico, apresentando seu lado 
mais difamatório e obscuro em relação à violência doméstica.

Violência de gênero contra a mulher: abordagem conceitual

A violência de gênero é um dos problemas de agressão mais generalizados contra os direitos 
humanos das mulheres em vários países. Suas consequências são extremamente graves, pois 
atentam contra o corpo e a saúde emocional dos sujeitos femininos, cujos danos têm alcance de 
curto e longo prazo, dificultando o pleno desenvolvimento das condições sociais ligadas à igualdade. 
Manifesta-se no âmbito sexual, psicológico e econômico, assumindo muitas formas de violência 
(doméstica, sexual, mutilações ou feminicídio). Essas tipologias seguem um mesmo padrão 
baseado no exercício hegemônico do poder masculino, originado nas diferenças estruturais de 
gênero, posicionando as mulheres em situações de risco diante de determinados atos de violência.

O gênero é determinante para compreender as relações assimétricas entre homens e 
mulheres. Para Hernández (2014), esta categoria corresponde à ordem sociocultural, configurada 
a partir da base da sexualidade, por sua vez definida historicamente pela ordem genérica. No 
momento em que um sujeito é designado de acordo com a significação sexual de seu corpo, também 
se define uma referência normativa para a construção de sua masculinidade ou feminilidade, 
constituindo-se assim nos atributos arbitrários de sua história individual e social. Portanto, o 
gênero como construção social torna-se o padrão de masculinidade ou feminilidade dos sujeitos, 
permitindo a compreensão dos processos e mecanismos de controle e marginalização do homem 
sobre a mulher, em termos de papéis, deveres e proibições, até mesmo de rituais sagrados de 
exclusividade masculina com efeitos nas relações sexuais, sociais e políticas.

O gênero constitui uma verdadeira gramática sexual, segundo Saffioti e De Almeida (1995), 
normalizando comportamentos masculinos e femininos que na vida real são determinados pelos 
homens, que estabelecem os limites do comportamento das mulheres, determinando as regras 
do jogo por meio de uma disputa que tem como representação o outro oposto. No entanto, neste 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026125

ordenamento social de domínio androcêntrico, também as relações entre mulheres acabam por 
reforçar a presença falocêntrica em suas formas de pensamento e crenças, de modo que a violência 
é justificada nessa “normalização”, tornando-se finalmente um componente de controle social. 
Dessa forma, a violência masculina contra a mulher subjaz na sociedade, a ponto de a impunidade e 
a passividade se tornarem elementos discursivos complementares denotados nessa normalização.

Quanto à definição de violência, Castro, Riquer e Guerrero (2020) consideram que é o uso 
deliberado da força física ou do poder contra si mesmo, outra pessoa ou um grupo ou comunidade, 
provocando afetação física ou psicológica, dificultando o desenvolvimento integral. Para eles, 
a criação, permanência e potencialização da violência têm uma dimensão espacial e temporal, 
manifestada em forma de fatos e comportamentos transgressores; uma dimensão sociocultural, 
por meio de ideologias e símbolos que justificam a violência; e uma dimensão estrutural que produz 
repressão, exploração, exclusão, discriminação e desigualdade.

Quando abordamos o termo violência de gênero, é importante levar em consideração o 
que é indicado na Declaração das Nações Unidas sobre a Eliminação da Violência contra a Mulher, 
promulgada em dezembro de 1993:

[…] a violência contra a mulher constitui uma violação dos 
direitos humanos e das liberdades fundamentais e impede 
total ou parcialmente que a mulher desfrute desses direitos e 
liberdades, e preocupada com a negligência de longa data na 
proteção e promoção desses direitos e liberdades em casos 
de violência contra a mulher (Organização das Nações Unidas, 
1993, p. 1)

Embora seja verdade, a compreensão geral que se tem sobre o termo violência” é 
semanticamente ampla e adquire significância jurídica quando é vinculada à transgressão dos 
direitos humanos das mulheres e suas liberdades fundamentais que obstruem o gozo de seus 
direitos. Nesse sentido, a mesma declaração acrescenta o trecho em relação ao exercício assimétrico 
do poder masculino, indicando que a violência contra a mulher

[…] constitui uma manifestação de relações de poder 
historicamente desiguais entre o homem e a mulher, que 
levaram à dominação da mulher e à discriminação contra ela 
pelo homem, impedindo o pleno avanço da mulher, e que 
a violência contra a mulher é um dos mecanismos sociais 
fundamentais pelos quais se força a mulher a uma situação de 
subordinação em relação ao homem (Organização das Nações 
Unidas, 1993, p. 1-2)

O texto anterior especifica a razão da violência de gênero contra a mulher, identificando 
sua origem nas relações de desigualdade no uso do poder, que historicamente foi aumentada nas 
comunidades dos homens, que legitimaram seu papel através da força e do discurso cultural e 
normativo arbitrário, categorizando a mulher como o outro, desvalorizada ou valorizada conforme 
a conveniência; condenada como má; venerada como deusa ou santa; embora no final subordinada 
a interesses individuais, sexuais, sociais e políticos.

Em 1995, foi promulgada a Declaração e Plataforma de Ação de Pequim, que deu um passo 
crucial na definição da violência contra a mulher:

[…] refere-se a qualquer ato de violência baseado no gênero 
que tenha como resultado possível ou real um dano físico, 
sexual ou psicológico, incluindo ameaças, coerção ou privação 
arbitrária da liberdade, quer ocorra na vida pública ou privada 
[…] a) A violência física, sexual e psicológica na família, 
incluindo espancamentos, abuso sexual de meninas em casa, 
violência relacionada ao dote, estupro pelo marido, mutilação 
genital e outras práticas tradicionais que atentam contra a 
mulher, violência praticada por pessoas distintas do marido 
e violência relacionada à exploração […] (Organização das 
Nações Unidas, 2014, p. 87).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026126

De fato, a declaração de Pequim oferece precisões sobre a violência de gênero, que é o 
resultado de vários danos ocorridos na vida pública ou privada, manifestados de várias formas, 
incluindo a violência contra parceiras e meninas, que é exercida por meio de práticas desumanas 
(dote, estupro, mutilação genital e exploração), colocando o homem como executor de padrões 
de controle sobre a vontade e o corpo feminino. Além disso, identificar a violência de gênero, 
especificando a agressão contra as mulheres, dá sentido às reivindicações feministas sob a 
perspectiva dos direitos humanos, permitindo obter sua proteção jurídica diante de situações de 
risco que reproduzem o desenvolvimento de papéis de gênero tradicionais que reservam os valores 
de subjetividade, cuidado e subordinação à autoridade masculina (Maqueda, 2006).

A especificação da forma de violência de gênero como uma agressão contra a mulher não 
pretende minimizar outros atos violentos que foram conceituados em torno da vulnerabilidade de 
outros sujeitos, como os membros de uma família (violência doméstica), grupos (sejam mulheres 
ou homens) em estado de conflito armado, ou meninas diante da agressão de uma mulher. 
Também são objeto de análise para entender a complexidade do subjugamento feminino à cultura 
da violência. Mesmo, de uma perspectiva crítica, todos esses casos poderiam ser implicados em 
uma violência de gênero, já que o abuso às mulheres está presente. No entanto, é importante 
ter clareza de que existem nuances na problemática da violência contra as mulheres, o que leva 
o Estado a priorizar diversas estratégias de atendimento. Mas também não é sustentável colocar 
todos os casos de violência contra o sujeito feminino na mesma categoria apelando ao sexismo. “O 
sexismo deve ser usado como um contexto explicativo da agressão, mas não como uma graduação 
dela” (Osborne, 2008, p. 121).

Portanto, é necessário redefinir a violência de gênero no contexto da violência entre parceiros, 
dos homens contra as mulheres, que possivelmente poderia ser chamada de violência machista 
ou patriarcal, referindo-se aos casos em que o homem é o responsável pela violência (Osborne, 
2009). Além disso, é importante esclarecer que o uso da palavra gênero não se presta a reduzir sua 
compreensão à afetação igualitária entre homens e mulheres, aceitando uma suposta existência 
de violência mútua e equivalente. Essa forma de raciocínio é perigosa por tentar enfraquecer a 
presença do fenômeno agressivo dos homens contra as mulheres. De fato, é meritório reforçar a 
afirmação de que a violência masculina contra as mulheres não se limita apenas ao abuso físico, 
mas inclui ameaças, coerção e privação de liberdade tanto no âmbito público quanto no privado 
(Osborne, 2009).

Em outras palavras, a violência de gênero tem sido definida de diversas maneiras e a 
literatura especializada concorda com a condição subordinada da mulher na sociedade, pelo menos 
no Ocidente, diante dos resquícios de práticas tradicionais sobrepostas em comportamentos 
de poder sub-reptícios que se reproduzem nas relações entre homens, como parte do discurso 
consensual para estabelecer um domínio de razão; e também entre homens e mulheres. Em 
ambas as situações, manifestam-se os resquícios do patriarcado (Castro et al., 2020); ou o que 
Bonino (2002) denomina Masculinidade Hegemônica1  na qual ocorrem comportamentos 
específicos chamados micromachismos, que são “[…] exercícios cotidianos do poder de dominação, 
comportamentos leves ou de baixa intensidade […] habilidades astutas, comportamentos sutis ou 
insidiosos, repetitivos e quase invisíveis que os homens executam permanentemente […] para se 
opor à mudança feminina” (Bonino, 2008, p. 95). Por outro lado, acredita-se que a cultura patriarcal 
tenha desaparecido, e possivelmente isso tenha ocorrido em muitas sociedades democráticas onde 
as liberdades e os direitos das mulheres têm sido amplamente reconhecidos, levando à superação 
de instituições e práticas tradicionalmente masculinas. No entanto, é importante esclarecer que o 
patriarcado não é uma essência, mas sim um sistema “metaestável” de dominação masculina do 
qual todos fazemos parte, sem que isso nos isente da responsabilidade de tentar nos distanciar 
criticamente de suas estruturas e, pelo contrário, agir ética e politicamente contra suas bases e seus 
efeitos na produção e reprodução da violência de gênero (Puleo, 2006).

1 Para Bonino (2002), a Masculinidade Hegemônica (MH) é uma estrutura simbólica - arbitrária -, composta por um 
conjunto de mitos, crenças e significados sobre o ser homem, que nos indica como deve ser um homem ‘autêntico’ 
[...]. É um selo de identificação para os homens, mas não é algo de sua ‘essência’, [...] não é algo que seja adotado 
voluntariamente, [...] não é um tipo de personalidade nem um estilo de vida, [...] nem está nos genitais nem 
nos genes. É uma ordem que impregna profundamente as identidades, e fundamentalmente é uma normativa 
existencial.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026127

Prevalência de violência de gênero contra a mulher na América do Sul

De acordo com o Relatório 2022-2023 elaborado pela Anistia Internacional, a violência 
contra as mulheres na América continua presente e generalizada, provocando a sensação de 
desamparo e impunidade, cuja escalada máxima de violência se manifesta no crime contra a vida 
ou no feminicídio. As cifras de feminicídio têm alertado sobre a ineficácia dos sistemas de prevenção 
e judicialização para enfrentar essa problemática, apesar das recomendações e exortações dos 
organismos internacionais que zelam pelos direitos humanos.

Além disso, as mulheres e a sociedade em geral têm percebido que suas autoridades fazem 
pouco para prevenir e punir a violência de gênero. Mesmo muitos dos casos de violência não sendo 
processados judicialmente no tempo oportuno, gerando poucas expectativas para a aplicação 
eficaz da justiça.

As autoridades não protegeram as mulheres e as meninas 
contra a arraigada violência de gênero nem enfrentaram 
a impunidade por esses crimes. Na Argentina, [...] foram 
registrados 233 homicídios por razões de gênero [...], dos 
quais 91% ocorreram no âmbito familiar. No México, [...] foram 
registrados 858 feminicídios [...], facilitados pela impunidade 
[...]. Na Venezuela, organizações locais relataram um total de 
199 femicídios [...]. Um observatório da sociedade civil do 
Uruguai relatou um aumento no número de femicídios em 
relação ao ano anterior, e no Peru foram registrados 124 casos 
desse tipo de homicídio (Amnistia Internacional, 2023, p. 39).

Por outro lado, a Organização Mundial da Saúde apresentou um relatório em 2018 sobre a 
prevalência2 de violência física e/ou sexual contra as mulheres por parte de seus parceiros íntimos. 
Este relatório baseia-se na análise de dados de prevalência disponíveis de pesquisas e estudos 
realizados entre 2000 e 2018, obtidos por meio de uma revisão sistemática de todos os dados 
disponíveis sobre o objeto de estudo mencionado. De acordo com este relatório, a prevalência de 
violência ao longo da vida (Lifetime prevalence3) em nível global revelou que 26% das mulheres 
que estiveram casadas ou em um relacionamento por 15 anos ou mais e 27% das mulheres que 
estiveram casadas ou em um relacionamento por 15 a 49 anos foram vítimas de violência física e/
ou sexual por parte de seu parceiro íntimo pelo menos uma vez desde os 15 anos. Isso equivale a 
641 milhões e 753 milhões de mulheres afetadas pela violência de gênero, respectivamente (WHO, 
2021).

Para a região da América, os achados foram que 25% das mulheres casadas ou em 
relacionamento de 15 a 49 anos foram vítimas de violência física e/ou sexual por parte de seu 
parceiro atual ou anterior, pelo menos uma vez em suas vidas; isso equivale a um total médio entre 
53 milhões e 66 milhões de mulheres (WHO, 2021). Quanto aos países na América do Sul e seguindo 
com o indicador de IPV ao longo da vida, para mulheres casadas ou em relacionamento de 15 a 49 
anos, os números podem ser categorizados desde os mais altos até os mais baixos. Por exemplo, os 
países que apresentam um alto índice de prevalência de violência por parte de seus parceiros são 
Bolívia, com 42% (mais de 40 milhões de mulheres vítimas de violência de gênero), Peru com 38% 
(mais de 35 milhões de mulheres), Equador com 33% (ultrapassando os 30 milhões de mulheres), 
Guiana com 31% (com 30 milhões de mulheres) e Colômbia com 30% (quase chegando aos 30 
milhões). E os países que apresentam um índice menor são Uruguai e Paraguai com 18% (quase 15 
milhões de mulheres), Venezuela com 19% (ultrapassando os 15 milhões de mulheres), Chile com 
21% (quase 18 milhões de mulheres), Brasil 23% (chegando a 20 milhões de mulheres) e Argentina 
com 27% (ultrapassando os 20 milhões de mulheres) (WHO, 2021).

2  Este tipo de prevalência corresponde à violência perpetrada por um esposo ou companheiro íntimo masculino, 
de maneira física, sexual ou psicológica, e corresponde à forma mais difundida de violência contra as mulheres no 
mundo (World Health Organization, 2021).
3  Significa que as mulheres foram vítimas de violência física e/ou sexual por parte de um esposo atual ou anterior 
ou parceiro íntimo masculino pelo menos uma vez em suas vidas (desde os 15 anos). O indicador é chamado de 
Intimate Partner Violence (IPV) ou ‘Violência por parte do parceiro íntimo (World Health Organization, 2021). 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026128

Os índices apresentados sobre a prevalência de violência contra mulheres casadas ou em 
relacionamento, entre 15 e 49 anos, levam à reflexão sobre a vigência das transgressões nas relações 
de casal em todo o mundo, tornando necessário que os governos reforcem os compromissos 
assumidos para eliminar todas as formas de violência de gênero contra a mulher. 

Esses compromissos devem se traduzir em políticas e regulamentações que promovam a 
igualdade de gênero; capacitem organizações autônomas de direitos das mulheres para orientar a 
tomada de decisões na formulação de políticas; em serviços integrados, acessíveis e de qualidade 
centrados nas mulheres afetadas pela violência, por meio do fortalecimento das capacidades dos 
provedores de serviços nos setores públicos, fortalecendo respostas multissetoriais coordenadas 
para prevenir a violência contra as mulheres; em uma sociedade que desafie as práticas tradicionais 
que têm discriminado as mulheres por décadas, por meio de programas e intervenções escolares 
e comunitárias; em prevenção e apoio implementando estratégias e programas nacionais para 
acabar com a violência contra as mulheres; e na gestão de dados para fortalecer a coleta e o 
processamento sobre as formas de violência contra as mulheres, permitindo melhorar a avaliação, 
medição e tomada de decisões em políticas públicas pertinentes (WHO, 2021).

O confinamento pandêmico e a violência de gênero contra a mulher

O confinamento que as pessoas experimentaram durante a pandemia COVID-19 levou, sem 
condições, a outro problema: o aumento significativo dos casos de violência de gênero contra as 
mulheres, devido ao isolamento das mulheres em ambientes inseguros, separadas de suas redes 
de apoio familiar e social, que se tornaram espaços propícios para o exercício do abuso e do poder 
arbitrário para a transgressão psicológica e física. “É possível que as ordens generalizadas de 
ficar em casa para conter a propagação da COVID-19 tenham confinado as mulheres com seus 
agressores e criado condições perigosas para elas que (...) tiveram consequências trágicas” (ONU 
Mujeres, 2021a, p. 3)

A partir de um relatório publicado pela ONU Mulheres em 2021, no qual dados de pesquisas 
aplicadas em 13 países de todas as regiões do mundo foram compilados, foi confirmado que os 
índices de violência contra a mulher aumentaram, com as agressões se reproduzindo em seus 
espaços de confinamento. Cinco foram os resultados mais importantes do relatório que resumem 
essa problemática, a saber: 1) Dois terços das mulheres entrevistadas admitiram ter sofrido violência 
em algum momento de suas vidas e, desde o início da pandemia, metade delas reconheceu ter 
passado por experiências diretas ou indiretas de violência, incluindo abuso verbal, assédio sexual, 
abuso físico ou incapacidade de satisfazer suas necessidades básicas. A maioria das mulheres 
afirmou que a COVID-19 agravou a violência, sentindo-se inseguras. 2) A violência de gênero gerou 
consequências significativas para a saúde mental e emocional das mulheres durante a pandemia. As 
mulheres entrevistadas afirmaram sentir-se inseguras tanto em casa quanto em espaços públicos, 
e relataram ter passado por experiências diretas ou indiretas de violência, aprofundando suas 
sensações de estresse e ansiedade, especialmente nos casos de violência física. 3) A insegurança 
econômica também influenciou as experiências de violência contra as mulheres, pois, das cinco 
mulheres entrevistadas, quatro admitiram ter experimentado uma forma de violência, além de 
detalhar que seus cônjuges não tinham renda naquele momento. De fato, a insegurança alimentar 
foi um dos fatores que contribuíram para a manifestação da violência. As mulheres entrevistadas 
confirmaram que existe uma relação entre insegurança alimentar e violência, ou seja, há uma maior 
propensão a essa situação de agressão por parte de seus parceiros. 4) A idade não foi um obstáculo 
quando ocorreram situações de violência contra as mulheres. As pesquisas sobre violência de gênero 
se dirigem a mulheres em idade reprodutiva, de 15 a 49 anos. No entanto, as descobertas com o 
relatório revelaram que a violência não deixa de ocorrer em determinada idade. Pelo contrário, as 
mulheres com mais de 60 anos sofreram violência com uma frequência semelhante às mulheres 
mais jovens. 5) Em situações de violência doméstica, as mulheres geralmente não buscam ajuda 
externa legal e/ou profissional. Nas pesquisas, foram feitas perguntas sobre quem procurariam em 
situações de violência em busca de ajuda, e 49% das entrevistadas afirmaram que buscariam ajuda 
de sua família; 11% responderam que recorreriam à polícia e 10% afirmaram que procurariam 
centros de ajuda (abrigos, centros de mulheres, etc.) (ONU Mujeres, 2021b).

Los dados apresentados resumem uma situação que aparentemente poderia ter tido efeitos 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026129

positivos por parte das diversas políticas públicas de prevenção, assistência e punição contra a 
violência de gênero implementadas nos países do estudo. No entanto, a pandemia de COVID-19 
não foi apenas um problema de saúde pública, mas também foi um cenário que agravou uma 
problemática social de violência contra a mulher em todas as idades, que reconheceram sentir-
se inseguras em espaços privados e públicos. Em seus lares, elas foram violadas em seus direitos, 
agredidas verbal e fisicamente, configurando agravantes de delito, pois em muitas legislações de 
proteção à mulher, as formas de agressão descritas configuram um atentado contra a integridade 
psicológica, mental, emocional e física.

Em suma, existe uma problemática de maior complexidade ainda que é a reprodução da 
violência de gênero em situações de desigualdade socioeconômica, pois a impossibilidade temporária 
de muitas mulheres que ficaram expostas ao desemprego as tornou vulneráveis aos abusos e 
arbitrariedades do poder de seus parceiros, confinando-as à dependência e enfraquecendo suas 
decisões diante de atos violentos em seus lares. Um ponto importante a detalhar é que as mulheres 
que estavam empregadas haviam se empoderado mais social e economicamente, tomando decisões 
pertinentes para enfrentar situações de abuso violento contra sua integridade; ao contrário, as 
“[...] mulheres que não tinham emprego durante a pandemia [...] foram particularmente afetadas” 
(ONU Mujeres, 2021a, p. 8).

“Silêncio das inocentes”: A violência contra a mulher no Brasil

A violência contra a mulher na sociedade brasileira continua presente e demonstra a 
permanência das culturas androcêntricas como resquícios do patriarcado tradicional. Esse fenômeno 
é explicado a partir de estruturas mentais específicas que justificam a preeminência universal dos 
homens nas estruturas sociais e nas atividades produtivas e reprodutivas, colocando as diferenças 
como centro, resultando assim na divisão social do trabalho de produção e reprodução biológica e 
social, conferindo certa vantagem ao homem sobre a mulher. Tudo isso configura a representação 
androcêntrica da reprodução biológica e social, aceita por um consenso prático entre homens e 
mulheres, pois ambos assumem que suas posições nas relações de poder são de oposição em uma 
ordem simbólica. Para as mulheres, essa aceitação é o que permite a reprodução de uma violência 
simbólica, da qual elas mesmas acabam por sofrer (Bourdieu, 2000).

No ano de 2010, foi lançado o documentário Silêncio das Inocentes, dirigido por Ique Gazzola, 
que aborda a realidade da violência de gênero contra as mulheres no Brasil, destacando o relato de 
Maria da Penha4, vítima de violência e tentativa de assassinato por parte de seu marido.

Além disso, foram apresentados outros depoimentos de vítimas de violência de gênero, 
bem como as diversas opiniões de especialistas sobre a situação da mulher violentada no Brasil e os 
alcances da Lei 11.340, promulgada em 07 de agosto de 2006, também conhecida como Lei Maria 
da Penha.

Os casos apresentados no documentário explicam até que ponto as formas de violência 
de gênero contra as mulheres podem se estender, chegando a comportamentos criminosos que 
resultam em tentativas de homicídio ou no crime tipificado como feminicídio. Além disso, nos 

4  O caso de Maria da Penha foi uma história de horror no Brasil. Ela foi vítima de uma tentativa de homicídio 
dupla por parte de seu marido em 1983 em Fortaleza, Ceará. O comportamento violento e criminoso de seu 
agressor, seu marido, resultou em deixá-la paraplégica devido a um tiro, além de tentar cometer posteriormente 
outros atos desumanos. Apesar de duas condenações contra o agressor, ele ainda estava em liberdade em 1998, 
ou seja, mais de 15 anos após os crimes, o sistema judicial mostrava-se ineficaz, reforçando a impunidade diante 
de crimes muito graves contra a vida e a saúde de uma mulher. Devido à falta de ação do Estado, Maria da Penha 
e organizações de direitos humanos levaram o caso à Comissão Interamericana de Direitos Humanos da OEA. Em 
2001, a Corte IDH responsabilizou o Estado do Brasil por omissão e negligência diante de um caso de violência 
contra a mulher que não havia sido devidamente punido, considerando também que os direitos de Maria da Penha 
haviam sido violados, incluindo seu direito a uma vida livre de violência e acesso à justiça. Este caso permitiu a 
aplicação da Convenção de Belém do Pará no sistema interamericano, estabelecendo um precedente sobre a 
responsabilidade jurídica de um Estado em relação a situações de violência contra as mulheres. O processo penal 
foi concluído em 2002 e o agressor foi preso no mesmo ano. Em 2006, o Congresso Nacional do Brasil decretou a 
Lei N°11340, conhecida como a “Lei Maria da Penha”, para combater a violência de gênero contra as mulheres em 
todos os âmbitos em que sua integridade emocional, psicológica e física esteja comprometida (CLADEM, 2021).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026130

relatos das mulheres, são identificadas as causas do comportamento dos agressores, relacionadas 
ao uso de álcool e drogas, distúrbios de ciúme, crenças sociais baseadas em uma cultura machista 
e desigualdades econômicas de gênero, nas quais as mulheres afetadas não estavam empoderadas 
com um emprego adequado ou careciam dele, dedicando-se, pelo contrário, às tarefas domésticas.

O documentário visa fortalecer a luta contínua das mulheres dando-lhes visibilidade nos 
assuntos públicos, pois a violência de gênero contra as mulheres é uma questão social que exige, 
não apenas no Brasil, mas também em países da região, políticas públicas eficazes para prevenção, 
intervenção e punição no contexto das convenções internacionais promulgadas pelas Nações Unidas 
e pelo Sistema Interamericano de Direitos Humanos. Além disso, oferece informações sobre a Lei 
Maria da Penha, contribuindo para promover o exercício da cidadania nessa questão importante 
em que a violência contra as mulheres está presente em todos os estratos sociais, raças e etnias.

Um ponto importante mencionado no documentário pelos especialistas é a persistência 
da cultura patriarcal relacionada à desigualdade de poder entre os gêneros, que requer um 
período maior de tempo para ser superada. Enquanto isso, a violência contra as mulheres persiste 
nas sociedades contemporâneas e tem sua origem, de acordo com a especialista Christina Vital, 
em um sistema de domínio de poder que se manifesta nas relações entre homens e mulheres. 
Como argumenta Saffioti (2004), são estabelecidas relações desiguais construídas pela tradição 
cultural e por agentes envolvidos na trama das relações sociais, resultando em uma desigualdade 
de gênero. Sob essa perspectiva, diferentes formas de violência de gênero podem muito bem ser 
compreendidas como atos violentos entre um homem e outro ou entre uma mulher e outra. No 
entanto, o que se procura esclarecer é a categorização de uma forma de violência que surge das 
relações entre um homem e uma mulher, legitimadas por uma gramática sexual que justifica um 
determinado direito sexual do homem sobre a mulher, uma crença que surge no sistema patriarcal 
que “estabelece um tipo hierárquico de relações que invade todos os espaços da sociedade” 
(Saffioti, 2004, p. 57).

No entanto, o documentário insere a tipificação da violência contra as mulheres a partir do 
contexto jurídico da Lei Maria da Penha, que estabelece mecanismos

[...] para prevenir e combater a violência doméstica e familiar 
contra a mulher, em conformidade com o parágrafo 8 do artigo 
226 da Constituição Federal, a Convenção sobre a Eliminação 
de Todas as Formas de Violência contra a Mulher, a Convenção 
Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência 
contra a Mulher e outros tratados internacionais ratificados 
pela República Federativa do Brasil. Além disso, dispõe sobre a 
criação dos Juizados de Violência Doméstica e Familiar contra 
a Mulher; e estabelece medidas de assistência e proteção às 
mulheres em situação de violência doméstica e familiar (Brasil, 
2006, Título I, art. 1).

La Lei Maria da Penha estabelece a tipificação como violência doméstica e familiar contra a 
mulher de acordo com a Constituição Federal do Brasil e as convenções internacionais ratificadas 
pelo Estado. Nesse sentido, não há dificuldade em compreender a violência doméstica e a violência 
familiar como parte da violência de gênero, pois envolve não apenas a mulher, mas também os 
membros de uma família nuclear ou extensa que sofrem os efeitos prejudiciais surgidos dentro ou 
fora do domicílio, como resultado do exercício do poder do homem em seu território simbólico, 
outra crença justificada - e ainda vigente - no patriarcado (Saffioti, 2004).

Portanto, no âmbito da Lei Maria da Penha, o artigo 5 define a violência doméstica e familiar 
contra a mulher como “[...] qualquer ação ou omissão baseada no gênero que cause morte, lesão, 
sofrimento físico, sexual ou psicológico, bem como dano moral ou patrimonial”, e ocorre nos âmbitos 
“da unidade doméstica, entendida como o espaço de convivência permanente de pessoas, [...] da 
família, entendida como a comunidade formada por indivíduos [...] unidos por laços naturais, por 
afinidade [...]; em qualquer relação íntima de afeto, na qual o agressor conviva ou tenha convivido 
com a ofendida [...]” (Brasil, 2006, cap. I, art. 5).

Além disso, ao definir legalmente a violência de gênero contra a mulher como violência 
doméstica e familiar contra a mulher, são precisadas as formas de violência claramente tipificadas 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026131

no artigo 7: 1) violência física, entendida como qualquer conduta que prejudique sua integridade 
ou saúde corporal; 2) violência psicológica, entendida como qualquer conduta que cause dano 
emocional e diminuição da autoestima, com o objetivo de degradar ou controlar suas ações, 
comportamentos, crenças e decisões, por meio de ameaças, coerção, humilhação, manipulação, 
isolamento, vigilância constante, perseguição contínua, insulto, chantagem, violação de sua 
intimidade, entre outras formas; 3) violência sexual, entendida como qualquer conduta que 
a obrigue a presenciar, manter ou participar de uma relação sexual indesejada, por meio de 
intimidação, ameaça, coerção ou uso da força; que a impeça de usar qualquer método contraceptivo 
ou a force ao casamento, gravidez, aborto ou prostituição, ou que limite o exercício de seus direitos 
sexuais e reprodutivos; 4) violência patrimonial, entendida como qualquer conduta que envolva 
retenção, subtração, destruição parcial ou total de seus objetos; e 5) violência moral, entendida 
como qualquer conduta que envolva calúnia, difamação ou injúria (Brasil, 2006, cap. II, art. 7).

A Lei Maria da Penha é uma ferramenta jurídica de avanço no Brasil, destacando a 
problemática da violência contra as mulheres nos assuntos nacionais, e de fato, desde 2006, a 
implementação da lei em todos os Estados da União tem sido amplamente aceita pela sociedade 
civil, especialmente pelas mulheres de todas as condições de classe, raça, etnia e origem. De 
acordo com Machado (2016), a Lei abrange as diversas perspectivas do feminismo com o objetivo 
de incluir todas as mulheres brasileiras, conforme menciona o artigo 2º que “Toda mulher, 
independentemente de sua classe, raça, etnia, orientação sexual, renda, cultura, nível educacional, 
idade e religião, goza dos direitos fundamentais inerentes à pessoa humana [...]” (Brasil, 2006, Título 
I, art. 2). É importante enfatizar essa pluralidade dialógica que constitui o principal fundamento 
jurídico; mas ao mesmo tempo, representa seu ponto fraco, uma vez que a lei foi submetida a 
observações para sua desqualificação técnica, o que levou à elaboração de duas iniciativas legais 
em defesa perante o Supremo Tribunal Federal (STF): a Ação Direta de Inconstitucionalidade 4422 
e a Ação Declaratória de Constitucionalidade 19. Nesse processo, o Supremo Tribunal Federal 
reafirmou a constitucionalidade e a pertinência técnica do documento legal em 2012, reduzindo as 
interpelações propugnadas (Machado, 2016).

Por outro lado, outro ponto de reflexão destacado no documentário é sobre as relações 
de dependência entre a mulher agredida e o parceiro agressor. Saffioti (2004) insistiu em afirmar 
que a violência contra a mulher reproduz a “rotinização” das agressões nos relacionamentos, 
gerando a codependência, o que revela uma questão sobre a compreensão das relações de gênero, 
já que comportamentos cíclicos são reproduzidos onde o homem agride a qualquer custo e a 
mulher suporta as agressões por determinação. É a lógica de como funciona esse mecanismo que 
“normaliza” a violência; no entanto, entender esse mecanismo de poder transgressor do homem 
sobre o corpo das mulheres também leva ao surgimento da ambiguidade nas decisões da mulher 
no processo judicial contra o parceiro agressor.

No documentário é mencionado que as mulheres não conseguem encerrar o processo 
de criminalização contra seus agressores, temendo sofrer consequências fatais como tentativas 
contra suas vidas, ameaças constantes tanto do agressor quanto de seu círculo familiar ou a perda 
de sustento por parte do agressor quando a mulher tem filhos sob sua tutela. As razões desse 
comportamento são detalhadas a seguir: Primeiro, trata-se de um relacionamento afetivo, com 
múltiplas dependências recíprocas, envolvendo seu círculo familiar. Segundo, as mulheres ainda 
estão construindo sua própria independência social, econômica e política (não é o mesmo que 
autonomia), então seu predomínio no âmbito público está pendente. Terceiro, na maioria dos 
casos, é o homem quem provê5 para o grupo doméstico, então se ele é preso, deixa uma mulher 
que tem filhos sob sua tutela em uma situação de “desamparo”, incapaz de trabalhar. É importante 
esclarecer que essa situação ocorre em todos os estratos socioeconômicos. E quarto, a pressão 

5  Parte da crença da cultura patriarcal é conceber a ideia de que “o homem é o provedor das necessidades da 
família. Embora sua esposa possa trabalhar e contribuir para o orçamento familiar, é responsabilidade do homem 
ganhar o salário mais alto para cumprir sua função de chefe. Seja como único provedor ou o principal, não é 
permitido falhar [...] Sem dúvida, o fardo de ser o provedor do lar é muito pesado. Muitos homens perdem a 
vontade de viver por não conseguirem atender às expectativas impostas pela sociedade. Alguns se tornam 
alcoólatras após longos períodos de busca infrutífera por emprego. Outros se tornam sexualmente impotentes 
devido à pressão para cumprir o papel de macho. E alguns se tornam violentos, agredindo suas parceiras e filhos 
devido à desesperança causada pelo desemprego” (Saffioti, 2001, p. 24-25).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026132

exercida pelo círculo familiar ou outras instituições de filiação que promovem a preservação da 
família (Saffioti, 2004).

Seja qual for a razão, ela justifica a ambiguidade nas decisões das mulheres que as leva a 
mudar de opinião e retirar as denúncias contra seus agressores. Sem dúvida, além dos avanços 
legais em favor das mulheres, muitas delas precisam de atenção psicológica e emocional para 
tomar decisões saudáveis e evitar consequências nefastas posteriores ao tentarem minimizar as 
agressões de seus parceiros. Em muitos casos, de acordo com o documentário, os resultados não 
foram encorajadores, pois os agressores continuaram atacando de forma sistemática até escalarem 
para situações de tentativa ou perpetrar feminicídios.

E como está a violência de gênero contra as mulheres no Brasil?

A Lei Maria da Penha continua sendo eficaz, pois estabeleceu um microsistema jurídico 
contra a violência doméstica e familiar que submete as mulheres. Sua implementação desencadeou 
importantes reformas jurídicas, como o funcionamento de juizados de violência, que se expandiram 
em muitos Estados da Federação; o aumento do número de núcleos de atendimento especializado 
nos Ministérios Públicos e nas Defensorias Públicas; a ampliação das redes de proteção e 
assistência; e a aplicação imediata de medidas protetivas em favor das vítimas contra os agressores, 
entre outras (Cavalcanti, 2012). No entanto, as leis e suas políticas de implementação também são 
avaliadas pelos resultados no campo, e os índices percentuais que descrevem os avanços sobre 
determinados problemas sociais.

O processamento de informações sobre os índices de violência doméstica contra as 
mulheres é uma construção contínua que exige esforços para compreender a problemática social 
empiricamente. Um detalhe é que os tipos de violência aos quais as mulheres estão sujeitas em 
maior proporção do que os homens são considerados ‘menos graves’, pois não resultam em morte. 
E é aqui que a coleta de informações sobre a violência contra as mulheres encontra dificuldades 
devido à subnotificação dos casos, à inconsistência dos registros e à falta de padronização e 
confiabilidade das fontes de dados, contribuindo para gerar uma desproporção na vitimização 
das denunciantes em todas as outras formas de violência (definidas na Lei Maria da Penha), ao 
contrário dos casos de violência letal (feminicídios), resultando em uma atenção desigual que não 
beneficia a lei, a política pública e seus programas para todas as mulheres que sofrem violência 
doméstica (Instituto IGARAPÉ, 2023).

No entanto, além dessas dificuldades, é importante reconhecer o trabalho de instituições 
específicas que investigam o problema com rigor e fornecem suporte no processamento e análise 
de dados, evidenciando que é possível gerar informações atualizadas que favoreçam a tomada de 
decisões das instituições públicas na melhoria das políticas de intervenção, com base nos índices de 
violência de gênero contra a mulher. Nesse sentido, são apresentadas informações recentes sobre 
a violência de gênero no Brasil, coletadas de diversas bases de dados, incluindo o sistema de saúde 
brasileiro (Sistema de Informação sobre Mortalidade - SIM e Sistema de Informação de Agravos de 
Notificação - SINAN, ambos do Ministério da Saúde), das Secretarias de Segurança Pública e das 
Polícias Civis de cada Estado.

Acima de tudo, a violência contra as mulheres é uma prática terrível na sociedade brasileira. 
Em 2023, 30% das mulheres afirmaram ter sofrido algum tipo de violência ou agressão durante o 
ano de 2022, segundo dados coletados pelo Fórum Brasileiro de Segurança Pública (Instituto de 
Pesquisa Econômica Aplicada, 2023, p. 41). Essas formas de violência têm um impacto maior nas 
agressões à saúde e ao corpo, e em maior medida à própria vida da mulher, conforme relatado 
pelos dados ao longo dos anos com os casos de feminicídio. Portanto, os índices referem-se às 
modalidades de violência letal (feminicídios) e de violências não letais (física, sexual, patrimonial e 
psicológica).

Em relação aos casos de violência letal (feminicídios), esse fenômeno ocorre em um contexto 
alarmante de crescimento da violência no país. Segundo o Estudo Global de Homicídios 2023, 
publicado pelas Nações Unidas, o Brasil está no topo do ranking mundial de homicídios, no qual as 
mulheres representam 54% das mortes em contextos domésticos e 66% das vítimas de homicídios 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026133

são perpetradas por parceiros íntimos. Além disso, as mulheres negras6 enfrentam um risco 1,8 
vezes maior de se tornarem vítimas, refletindo a questão racial na violência de gênero contra as 
mulheres (Da Silva, 2024).

Por outro lado, de acordo com os resultados do Fórum Brasileiro de Segurança Pública 
(FBSP), no primeiro semestre de 2023, 722 mulheres foram vítimas de feminicídio, representando 
um aumento de 2,6% em comparação com o mesmo período de 2022, quando 704 mulheres foram 
assassinadas por razões de gênero. O crime de feminicídio é categorizado como homicídio doloso, de 
acordo com o estabelecido no Código Penal com a promulgação da Lei 13.104/2015. O feminicídio 
é um ato criminoso resultante da violência doméstica e familiar por desprezo e discriminação em 
relação à condição feminina (Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2023a, p. 4). 

De fato, no período de 2015 a 2021, o feminicídio no Brasil registrou um aumento no 
percentual de casos, entre 8% e 35%, uma cifra realmente preocupante em um contexto em que 
o sistema jurídico de defesa dos direitos humanos trava uma luta constante contra formas de 
discriminação e atos violentos contra mulheres de várias condições, seja social, racial, étnica ou por 
orientação sexual (Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada, 2023, p. 46).

Em relação aos índices de violência não letal, 33,4% das mulheres brasileiras com 16 anos ou 
mais de idade experimentaram situações de violência física e/ou sexual por parte de seus cônjuges, 
namorados ou ex-parceiros. Este resultado é superior à média mundial estimada em 23%, conforme 
o Índice de Prevalência de Violência de Parceiro Íntimo divulgado pela Organização Mundial da 
Saúde. Ou seja, cerca de 21,5 milhões de mulheres sofreram violência física e/ou sexual por parte 
de seus parceiros (Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2023b).

Por outro lado, as formas de violência se manifestam de maneira preocupante nas relações 
entre mulheres e homens. Os percentuais expressam os níveis de agressividade, por exemplo, 24,5% 
afirmaram ter sofrido agressões físicas como tapas, socos e chutes (15,7 milhões), 21,1% sofreram 
violência sexual ao serem forçadas a manter relações sexuais contra sua vontade (13,6 milhões), 
32,6% foram vítimas de violência psicológica, com insultos, humilhações e maus-tratos verbais (21 
milhões), 12,9% relataram terem sido impedidas de se comunicar com familiares ou amigos (8,3 
milhões); e 9,8% declararam não terem tido acesso a recursos básicos como atendimento médico, 
alimentos ou dinheiro (6,2 milhões) (Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2023b).

Em outro estudo complementar realizado pelo Instituto IGARAPÉ sobre a violência contra 
as mulheres no país nos últimos cinco anos, apresentou-se informações desde o ano de 2018 até 
2022, a partir das bases de dados obtidas do Sistema de Saúde do Brasil para a violência não letal 
e das Secretarias de Segurança Pública e Polícias Civis das 27 unidades federativas do Brasil. O 
estudo classificou as formas de violência, conforme estabelecido pela Lei Maria da Penha, e foram 
registrados os seguintes dados entre o ano de 2018 como situação inicial e 2022 como situação 
final. Para a categoria violência física, iniciou-se com 131 mil casos e em 2022 finalizou com 142 
mil casos; para a violência sexual, iniciou-se com 37 mil casos e finalizou com 54 mil casos; para a 
violência psicológica, iniciou-se com 62 mil casos e finalizou com 76 mil casos; e para a violência 
patrimonial, iniciou-se com 4 mil casos e terminou o período com 6 mil casos (Instituto IGARAPÉ, 
2023).

Observa-se que no período de 2018 a 2022, os casos de violência não letal contra as 
mulheres aumentaram significativamente e as motivações encontram sua fonte no predomínio 
de uma cultura agressora normalizadora das desigualdades nas relações entre mulheres e 
homens. Agora, três hipóteses poderiam tentar explicar esse fenômeno: a) A redução significativa 
do orçamento público federal para as políticas de enfrentamento à violência doméstica, que 
representou a redução de 94%, durante o governo do ex-presidente Bolsonaro, dificultou o 
desenvolvimento de diversas ações para a prevenção da violência primária, secundária e terciária, 
como o atendimento especializado a mulheres em situação de violência, a construção de Casas da 

6  É importante evidenciar que as desigualdades raciais aprofundam a violência letal contra as mulheres. Os dados 
mostram que “Entre 2020 e 2021, enquanto a taxa de homicídios de mulheres negras aumentou 0,5%, entre as 
mulheres não negras houve uma redução de 2,8% [...] Nos últimos cinco anos (2016 a 2021), a diminuição no 
número de mulheres negras assassinadas foi de 17,6%, enquanto a de mulheres não negras foi de 21,3%” (Instituto 
de Pesquisa Econômica Aplicada, 2023, p. 48). Portanto, observa-se que a redução de homicídios se torna mais 
lenta para as mulheres negras, o que reforça o argumento da desigualdade racial na letalidade das mulheres 
brasileiras.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026134

Mulher Brasileira e Centros de Atendimento à Mulher, nas regiões de fronteira, entre outras; b) 
A presença do radicalismo político e o fortalecimento de posturas conservadoras que reforçaram 
os valores da cultura patriarcal e incentivaram os comportamentos agressivos contra as mulheres 
na sociedade brasileira; e c) A pandemia da COVID-19 teve um efeito na dinamização da violência 
contra as mulheres, através de cinco fatores: a restrição do funcionamento de serviços protetores; 
o pouco controle social da violência causado pelo isolamento; o aumento de conflitos gerados pela 
convivência; o aumento das separações de casais; e a perda econômica relativa das mulheres nas 
famílias (Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada, 2023).

Repensar o documentário como dispositivo político contra a violência 
de gênero

Revisemos as possibilidades do documentário Silêncio das Inocentes para repensar seu 
potencial como dispositivo político e fazer da imagem um meio que não reduza as mulheres a 
objetos do espectador, mas que dimensione seu status como sujeito feminino em busca de 
representação social e luta política. Antes de tudo, é importante definir o que é um documentário. 
Segundo Nichols (1997; 2010), um documentário é um discurso do real que interpreta o mundo da 
experiência coletiva e que, somado a outros discursos (legais, culturais, econômicos e/ou políticos), 
produz uma construção autêntica de uma realidade social; daí serem chamados documentários 
de representação social ou não ficção, tornando visível e audível a matéria da qual a realidade em 
questão é feita, de acordo com o propósito do realizador ou cineasta.

Os documentários diferem de outros tipos de filmes porque representam “uma determinada 
visão de mundo, uma visão com a qual talvez nunca tenhamos nos deparado antes, mesmo que 
os aspectos do mundo representados nele nos sejam familiares” (Nichols, 2010, p. 47). De fato, 
se quisermos uma definição mais próxima, os documentários apresentam quatro características 
fundamentais: a) têm uma estrutura institucional que impõe uma forma institucional de ver e 
falar que faz funcionar um conjunto de limites ou convenções, tanto para o cineasta quanto para 
o público; b) pertencem a uma comunidade de profissionais do documentário que falam a mesma 
língua em relação ao seu trabalho, que abrange a parte técnica, a ética da observação, a logística 
e a distribuição do material; c) formam um gênero que se distingue pelo uso de comentários em 
voz off, entrevistas, gravação de som direto, cortes para introduzir imagens que ilustrem a situação 
mostrada em uma cena e a participação de atores sociais como personagens principais da história 
ou realidade; e d) uma relação indexadora com o tipo de espectador que presume que o que está 
observando é um contexto construído em uma estrutura fílmica documentada com sons e imagens, 
que pertencem àquela realidade, fazendo com que o espectador tenha a sensação de experimentar 
o mesmo que foi registrado (Nichols, 2010).

De certa forma, o documentário é um discurso de sobriedade, pois tem poder instrumental 
para alterar o próprio mundo, exercer ações e levar a consequências. Os discursos de sobriedade 
construídos a partir da ciência, economia, política, educação ou religião como sistemas, exercem 
efeitos moderadores constituindo uma relação direta e imediata com a realidade. Através desses 
sistemas, o poder se exerce a si mesmo, mediando a consciência, o conhecimento, o desejo e a 
vontade (Nichols, 1997).

Portanto, se o documentário tem um poder discursivo direto, então tem o potencial de 
estruturar um aparato ideológico de relações de gênero que não apenas maximizem as questões 
de poder em torno da sexualidade, mas também coloquem em debate o poder desigual que é 
exercido contra os sujeitos femininos. De fato, é importante adotar o conceito de tecnologia de 
gênero concebido por Teresa de Lauretis, que desenvolve uma interpretação sobre as implicações 
da tecnologia visual, incluindo o cinema, que constroem uma imagem sexualizada feminina que 
responde às condições do espectador. O cinema reproduz um discurso de poder estético, filosófico 
e psicossocial que fundamentam a representação do corpo feminino como lugar primário da 
sexualidade e do prazer visual, que precisa ser questionado a partir de um olhar crítico (Lauretis, 
2000).

A concepção da cinematografia como uma tecnologia social ou como uma tecnologia de 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026135

gênero define particularmente os sujeitos femininos como opostos e derivados de um discurso 
nitidamente androcêntrico patriarcal. A mulher, como ser social, “é construída por meio dos efeitos 
da linguagem e da representação; assim como o espectador é o termo da série móvel de imagens 
fílmicas, assumindo e deslocando-se ao longo de posições sucessivas de significado” (Lauretis, 
1988, p. 187). Em outras palavras, a mulher é reduzida sexualmente a um significado construído a 
partir da visão do espectador.

No entanto, se a representação é uma construção linguística realizada através da 
cinematografia como tecnologia de gênero, é pertinente reconfigurar a imagem da mulher como 
um sujeito que luta contra o sistema dominante androcêntrico, como se manifesta no documentário 
O Silêncio das Inocentes. Daí a importância de abrir caminho para o uso do documentário como um 
dispositivo semiótico de interpelação do sujeito feminino, questionando a hegemonia do sujeito 
masculino e invertendo o discurso da alteridade referente à posição subvalorizada da mulher, que 
tem sido representada como uma imagem especular, aquele espelho mostrado ao homem para 
compor sexualmente todas as ideias possíveis de oposição, de acordo com a concepção binarista 
do mundo (Lauretis, 1988, p. 188).

O documentário pode funcionar como um dispositivo discursivo político na luta contra a 
violência de gênero contra o sujeito feminino. Não se trata de criar uma espécie de documentário 
político, mas de estabelecer vínculos de militância política, de ter impacto nas maiorias sobre a 
violência de gênero contra a mulher. Pensar o documentário politicamente implica em gerar formas 
identitárias no simbólico e imaginário relacionadas à ideia política, um conceito desenvolvido por 
Alain Badiou (García, 2013). Segundo Badiou, a identidade simbólica promove que os sujeitos 
envolvidos politicamente busquem no documentário imagens ou figuras análogas à ideia política 
sobre a violência contra a mulher para mediar sua formação intelectual. Quanto à identidade 
imaginária, os sujeitos procurariam no documentário as protagonistas da problemática em questão 
cujos discursos se conectem com as estruturas afetivas da ideia política, e dessa forma elaborar o 
discurso de persuasão direcionado a um público local, regional ou nacional sobre a violência de 
gênero contra a mulher (Badiou, 2009, apud García, 2013).

O documentário pode funcionar como um dispositivo discursivo político na luta contra a 
violência de gênero contra o sujeito feminino. Não se trata de criar uma espécie de documentário 
político, mas de estabelecer vínculos de militância política, de ter impacto nas maiorias sobre a 
violência de gênero contra a mulher. Pensar o documentário politicamente implica em gerar formas 
identitárias no simbólico e imaginário relacionadas à ideia política7, um conceito desenvolvido por 
Alain Badiou (García, 2013). Segundo Badiou, a identidade simbólica promove que os sujeitos 
envolvidos politicamente busquem no documentário imagens ou figuras análogas à ideia política 
sobre a violência contra a mulher para mediar sua formação intelectual. Quanto à identidade 
imaginária, os sujeitos procurariam no documentário as protagonistas da problemática em questão 
cujos discursos se conectem com as estruturas afetivas da ideia política, e dessa forma elaborar o 
discurso de persuasão direcionado a um público local, regional ou nacional sobre a violência de 
gênero contra a mulher (Badiou, 2009, apud García, 2013).

O documentário não apenas avança em direção a uma ideia política, mas é o próprio 
discurso que se converte em uma ideia fílmica estruturada em torno de um conjunto de eventos 
representados em imagens inovadoras que vão além do conhecimento sobre o tema. No caso do 
documentário, as relações de gênero entre mulheres e homens, e as desigualdades de poder, são 
a novidade na temática, mostrando uma operação fílmica que projeta uma situação problemática 
sobre a violência de gênero, além dos documentários sobre mulheres em termos comerciais. Além 
disso, a ideia fílmica envolve o discurso do cineasta ou realizador do documentário, que cria o 
filme para fins éticos, como a defesa da dignidade das mulheres no contexto dos direitos humanos 
(García, 2013).

O discurso do documentário promovendo a luta contra a violência de gênero do sujeito 

7  A ideia política é uma operação subjetiva na qual um indivíduo experimenta, por meio de um discurso intelectivo 
e afetivo, sua capacidade de participar de uma sequência emancipatória coletiva e histórica. Corresponde à ação 
do sujeito político que, de maneira coletiva, projeta na realidade um procedimento, afirmando fatos no decorrer 
dos acontecimentos que se tornam uma narrativa imaginada como tal para se consolidar simbolicamente (Badiou, 
2009, apud García 2013; Badiou, 2010, p. 238 - 239).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026136

feminino é um dispositivo político ou uma tecnologia do gênero que, nas palavras de Rancière, 
(2010, apud García, 2013), permite refletir sobre o efeito de suas formas mostrando uma distância 
em relação ao modo de circulação das palavras, sons, imagens, gestos e afetos (a ideia fílmica) em 
relação ao discurso representado da mulher (a ideia política) como sujeito que se emancipa do 
discurso hegemônico androcêntrico, mostrando as aberracões do poder e da violência.

Por outro lado, a emancipação não deve se concentrar apenas na mulher representada, mas 
também no espectador. Esta emancipação começa quando o espectador questiona seu próprio 
olhar com a ação do protagonista, percebendo que as relações do dizer/ver e do fazer fazem parte 
da estrutura da dominação e da sujeição (Rancière, 2013). Este ato consiste em um poder que 
cada um traduz à sua maneira, aquilo que percebe e o vincula a uma aventura intelectual que 
os torna semelhantes a qualquer outro. É um poder comum da igualdade das inteligências que 
vincula as pessoas, que “as faz intercambiar suas aventuras intelectuais, mesmo quando as mantém 
separadas umas das outras [...] (Rancière, 2013, p. 23). Em outras palavras, a emancipação é a 
capacidade que torna cada um igual a qualquer outro, e é exercida através de distâncias irreduzíveis 
por um jogo imprevisível de associações e dissociações. Nesse poder de associar e dissociar reside 
a emancipação de cada um de nós como espectador (Rancière, 2013).

Portanto, assume-se que, através do documentário como artefato discursivo de gênero, 
ocorre uma emancipação tanto da mulher protagonista quanto do espectador (ou espectadores), 
que assumem uma visão orientada para a ideia política sobre a luta contra a violência de gênero, 
e que entre ambos se estabelece uma relação de dissensão ou de aceitação de uma diversidade 
de pontos de vista e discursos heterogêneos que compõem o espectro discursivo em uma cultura 
democrática.

Considerações finais

No desenvolvimento destas linhas, foi feita uma abordagem para compreender a violência 
de gênero contra as mulheres como uma problemática complexa manifestada em diversas 
perspectivas, desde o social e as relações sexuais, o empírico com os casos de violência na região e 
no Brasil, o jurídico no contexto da Lei Maria da Penha, e o representacional com o documentário 
O Silêncio das Inocentes, que não apenas constitui um filme discursivo sobre a situação de 
agressão contra as mulheres, mas também é potencialmente um dispositivo de ação política para a 
desconstrução da violência nas relações de gênero. Do ponto de vista social e das relações sexuais, 
a violência de gênero é concebida como uma força social dotada de significados e com capacidade 
de estruturação da realidade, moldando culturalmente o corpo das vítimas e dos agressores. É o 
que seria definido como violência modernista, centrado no trabalho atroz sobre o corpo da vítima 
e o poder com o qual se funde é uma combinação de emoções, ao mesmo tempo é sua fonte de 
extensão. A partir disso, fundamenta-se a reflexão sobre a violência do sujeito feminino porque 
trata-se de uma força social que estrutura as relações de poder entre os gêneros, resultando 
nas dinâmicas sociais reproduzidas nos dados sobre a violência doméstica na região e no Brasil, 
respondendo aos paradoxos da modernidade.

Do ponto de vista jurídico, a Lei Maria da Penha promulgada em 2006 representa um marco 
legal de avanço na luta contra a defesa das mulheres de seus agressores, além de tipificar todas 
as formas possíveis de violência de gênero, que anos antes não teriam sido possíveis de serem 
sancionadas porque todas elas têm sua fonte de poder legitimada na cultura androcêntrica, embora 
continuem existindo por meio de comportamentos particulares denominados micromachismos que 
são sinais aparentemente não visibilizados nas relações de gênero, mas que devem ser advertidos 
como a origem da problemática social de violência doméstica feminina. Tal como assinalava Foucault 
(1980), “as relações de poder estão imbricadas em outros tipos de relação (de produção, de aliança, 
de família, de sexualidade) onde desempenham um papel ao mesmo tempo condicionante e 
condicionado [...] seu entrecruzamento esboça fatos gerais de dominação [...] que não convém, pois 
partir de um fato primeiro e massivo de dominação [...], mas sim mais uma produção multiforme de 
relações de dominação que são parcialmente integráveis em estratégias de conjunto” (p. 170-171). 
Esta afirmação nos leva a examinar como a cultura de dominação androcêntrica pode reinstalar-



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026137

se estrategicamente nas crenças dos sujeitos femininos quando se envolvem emocionalmente 
com seus agressores sem tomar decisão no contexto do marco jurídico vigente que demonstrou 
efetividade para a intervenção e assistência nos casos de violência, tentando que não se convertam 
em casos de feminicídio ou tentativa do mesmo. No entanto, os índices recentes que aumentam 
sobre a violência doméstica feminina no Brasil comprovam que o processo de reduzir a prevalência 
de violência contra as mulheres é um assunto público de ampla magnitude que deve estabelecer-se 
em políticas sociais não apenas de gênero, mas em políticas culturais e educativas de prevenção na 
sociedade e nas novas gerações.

Por fim, em termos representacionais, o documentário Silêncio das Inocentes não apenas 
retrata a situação de violência enfrentada por muitas mulheres brasileiras, mas também repensa 
suas possibilidades, delineando uma chave para representar a narrativa da emancipação feminina 
diante da violência patriarcal. Aqui, o cineasta-documentarista tem a liberdade de intermediar o 
encontro do outro, abordando sua intimidade e exigindo uma postura na perspectiva do espectador 
no contexto da alteridade do sujeito feminino. Dessa forma, enfatiza-se o caráter de resistência do 
documentário, pois trata-se de uma luta contra a negação de uma representação diferente da 
mulher, invertendo a imagem tradicional imposta pela concepção binária. 

Portanto, a relação do espectador com a imagem “é invadida por uma consciência da política 
e da ética do olhar” (Nichols, 1997, apud Montoro; Cabral, 2017). Isso coincide com a ideia fílmica de 
Badiou e, ao mesmo tempo, com o propósito do documentário de se tornar um dispositivo político 
ou uma tecnologia do gênero, em termos de Lauretis, com potencial para emancipar os sujeitos em 
seu conjunto (seguindo Rancière), destacando o protagonismo das mulheres e de todos aqueles 
que assumem uma defesa orientada para a ideia política, retornando a Badiou. De fato, revitalizar 
a narrativa da violência contra as mulheres no cinema documental brasileiro é um desafio para 
refletir sobre novos olhares e significados para suas histórias entrelaçadas na problemática social 
da violência feminina (Montoro; Cabral, 2017).

Referências

AMNISTÍA INTERNACIONAL. Informe 2022/23. Amnistía Internacional. La situación de los 
derechos humanos en el mundo. Londres: AM, 2023. Disponível em: https://www.amnesty.org/
es/documents/pol10/5670/2023/es/.  Acesso em: 15 jan. 2024.

BADIOU, Alain. The Communist Hypothesis. Translated: David Macey and Steve Corcoran. Brooklyn, 
NY: Verso, 2010.

BANDEIRA, Lourdes. Violência, gênero e poder: múltiplas faces. In: STEVENS, Cristina; OLIVEIRA, 
Susane de; ZANELLO, Valeska; SILVA, Edlene; PORTELA, Cristiane (Org.), Mulheres e violências: 
interseccionalidades. Brasília: Technopolitik, 2017, p. 14-35. Disponível em: http://icts.unb.br/
jspui/handle/10482/35386 . Acesso em: 28 fev. 2024.

BONINO, Luis. Masculinidad hegemónica e identidad masculina. Dossiers feministes, n. 6, 2002, 
p. 7-35. Disponível em: https://raco.cat/index.php/DossiersFeministes/article/view/102434 . 
Acesso em: 02 fev. 2024.

BONINO, Luis. Micromachismos: el poder masculino en la pareja moderna. In: LOZOYA, José Ángel; 
BEDOYA, José María (Comp.), Blog Voces de hombres por la igualdad, 31 oct. 2008, p. 89-109. 
Disponível em: https://vocesdehombres.files.wordpress.com/2008/07/micromachismos-el-
poder-masculino-en-la-pareja-moderna.pdf . Acesso em: 23 fev. 2024.

BOURDIEU, Pierre. La dominación masculina. Traducción: Joaquín Jordá. Barcelona: Editorial 
Anagrama, 2000.

BRASIL. Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006. Cria mecanismos para coibir a violência doméstica 
e familiar contra a mulher, nos termos do § 8º do art. 226 da Constituição Federal, da Convenção 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026138

sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra as Mulheres e da Convenção 
Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher; dispõe sobre a criação 
dos Juizados de Violência Doméstica e Familiar contra a Mulher; altera o Código de Processo Penal, 
o Código Penal e a Lei de Execução Penal; e dá outras providências. Brasília, DF: Presidência da 
República, [2006]. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/
lei/l11340.htm. Acesso em: 15 jan. 2024.

CASTRO, Roberto; RIQUER, Florinda; GUERRERO, Eduardo. Victimización de mujeres, crimen 
organizado y otras formas de violencia. In: CASTRO, Roberto; RIQUER, Florinda (Coord.), Violencia 
contra mujeres. Sobre el difícil diálogo entre cifras y acciones de gobierno. Cuernavaca: Universidad 
Nacional Autónoma de México – Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias, 2020, p. 
153 – 186. Disponível em: https://libros.crim.unam.mx/index.php/lc/catalog/download/1/1/5-
1?inline=1 . Acesso em: 10 fev. 2024.

CAVALCANTI, Stela. Ley María da Peña: conquistas y desafíos en Brasil. Derecho y Ciencias Sociales, 
n. 7, 2021, p. 90–102. Disponível em: https://revistas.unlp.edu.ar/dcs/article/view/11170 . 
Acesso em: 18 feb. 2024.

CLADEM. Comité de América Latina y el Caribe para la Defensa de los Derechos de las Mujeres. 
Caso María da Penha: violencia doméstica. Litigo – casos. CLADEM, 10 oct. 2021. Disponível em: 
https://cladem.org/biblioteca/caso-maria-da-penha-violencia-domestica . Acesso em: 12 fev. 
2024.

DA SILVA, Jaceguara. Um retrato da violência contra as mulheres no Brasil. Folha de S. Paulo. São 
Paulo, 14 fev. 2024. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/opiniao/2024/02/um-
retrato-da-violencia-contra-as-mulheres-no-brasil.shtml . Acesso em: 20 fev. 2024.

FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. Violência contra meninas e mulheres no 1º 
semestre de 2023. São Paulo: FBSP, 2023a. Disponível em: https://publicacoes.forumseguranca.
org.br/items/169d72f9-48b4-4f9a-a1ca-c06595232244. Acesso em: 20 fev. 2024.

FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. Visível e invisível: a vitimização de mulheres no 
Brasil. 4. ed. São Paulo: FBSP; Datafolha Instituto de Pesquisas, 2023b. Disponível em: https://
publicacoes.forumseguranca.org.br/items/b04fc1a7-990f-4875-8e8c-f34a377b2b83 . Acesso 
em: 20 fev. 2024.

FOUCAULT, Michel. Microfísica del poder. Traducción: Julia Varela y Fernando Alvarez-Uría. 2. ed. 
Madrid: Las Ediciones de La Piqueta, 1980.

FURTADO, Rael. Silêncio das Inocentes – Documentário. Youtube, 31 mar. 2015. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=uxXKiSli9KY. Acesso em: 10 jan. 2024.

GARCÍA, Wenceslao. Cine y política en Alain Badiou: el poder retórico del cine al servicio de la 
trasmisión de la idea política del presente. Revista Icono 14. Revista Científica de Comunicación 
y Tecnologías Emergentes, v. 11, n. 1, 2013, p. 195-215. Disponível em: https://icono14.net/ojs/
index.php/icono14/article/view/554. Acesso em: 20 fev. 2024.  

HERNÁNDEZ, Iyamira. Violencia de género. Una mirada desde la sociología. La Habana: Editorial 
Científico-Técnica, 2014.

INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA. Atlas da violência 2023. Brasilia: IPEA; Fórum 
Brasileiro de Segurança Pública (FBSP), 2023. Disponível em: https://forumseguranca.org.br/
publicacoes/atlas-da-violencia/. Acesso em: 04 fev. 2024.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026139

INSTITUTO IGARAPÉ. La violencia contra las mujeres en Brasil en los últimos cinco años. Reducción 
de los homicidios y aumento de las violencias no letales. Río de Janeiro: Instituto IGARAPÉ, 2023. 
Disponível em: https://igarape.org.br/la-violencia-contra-las-mujeres-en-brasil-en-los-ultimos-
cinco-anos/. Acesso em: 10 fev. 2024.

LADRÓN, Cristina y MONTORO, Casandra. Introducción a la violencia de género. In: CABALLERO, 
Yolanda; GÁLVEZ-SÁNCHEZ, Carmen (Coords), De la violencia de género a los contrarrelatos 
feministas. Estudios multidisciplinares. Barcelona: Octaedro, 2024, p. 315-336.

LAURETIS, Teresa de. Through the Looking-Glass. In: LAURETIS, Teresa de; HEATH, Stephen (Ed.), 
The cinematic apparatus. London: Macmillan Press, 1988, p. 187-202.

LAURETIS, Teresa de. Diferencias. Etapas de un camino a través del feminismo. Madrid: Horas y 
Horas, 2000.

MACHADO, Isadora Vier. Lei Maria da Penha: conquistas e desafíos. In: VEIGA, Ana Maria; LISBOA, 
Teresa Kleba; WOLFF, Cristina Scheibe (Org.), Gênero e violências: diálogos interdisciplinares. 
Florianópolis: Edições do Bosque/CFH/UFSC, 2016, p. 8-26. Disponível em: https://repositorio.
ufsc.br/handle/123456789/171684. Acesso em: 01 fev. 2024.

MAQUEDA, María Luisa. La violencia de género. Entre el concepto jurídico y la realidad social. 
Revista Electrónica de Ciencia Penal y Criminología, n. 8, 2006, p. 8-13. Disponível em: http://
criminet.ugr.es/recpc/08/recpc08-02.pdf. Acceso em: 04 fev. 2024.

MONTORO, Tania; CABRAL Barbara. O cinema brasileiro contemporâneo e a violência contra a 
mulher. In: STEVENS, Cristina; OLIVEIRA, Susane de; ZANELLO, Valeska; SILVA, Edlene; PORTELA, 
Cristiane (Org.), Mulheres e violências: interseccionalidades. Brasília: Technopolitik, 2017, p. 101-
114. Disponível em: http://icts.unb.br/jspui/handle/10482/35386. Acesso em: 29 fev. 2024.

NICHOLS, Bill. La representación de la realidad. Cuestiones y conceptos sobre el documental. 
Barcelona: Paidós, 1997.

NICHOLS, Bill. Introdução ao documentário. 5. ed. São Paulo: Papirus Editora, 2010.

ONU MUJERES. Midiendo la pandemia de sombre: La violencia contra las mujeres durante el 
COVID 19. Nueva York: Organización de las Naciones Unidas, 2021a. Disponível em: https://data.
unwomen.org/sites/default/files/documents/Publications/Measuring-shadow-pandemic-SP.
pdf. Acesso em: 10 fev. 2024.

ONU MUJERES. La pandemia de COVID-19 y la violencia contra la mujer: qué nos revelan los datos. 
ONU Mujeres Noticias, 24 nov. 2021b. Disponível em: https://www.unwomen.org/es/noticias/
reportaje/2021/11/la-pandemia-de-covid-19-y-la-violencia-contra-la-mujer-que-nos-revelan-
los-datos. Acesso em: 10 jan. 2024.

ONU. Organización de las Naciones Unidas. Declaración sobre la eliminación de la violencia contra 
la mujer. Resolución de la Asamblea General 48/104. Nueva York:  Organización de las Naciones 
Unidas, 20 dic. 1993. Disponível em: https://www.refworld.org/es/leg/resolution/unga/1993/
es/10685. Acesso em: 09 fev. 2024.

ONU. Organización de las Naciones Unidas. Declaración y Plataforma de Acción de Beijing. 
Declaración política y documentos resultados de Beijing+5. Nueva York:  Organización de las 
Naciones Unidas Mujeres, 2014. Disponível em: https://www.unwomen.org/sites/default/files/
Headquarters/Attachments/Sections/CSW/BPA_S_Final_WEB.pdf. Acesso em: 05 fev. 2024.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026140

OSBORNE, Raquel. De la ‘violencia’ (de género) a las ‘cifras de la violencia’: una cuestión política. 
EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales, n. 15, 2008, p. 99-124. Disponível em: 
https://revistas.uned.es/index.php/empiria/article/view/1201. Acesso em: 08 fev. 2024.

OSBORNE, Raquel. Apuntes sobre violencia de género. Barcelona: Edición Bellaterra, 2009.

PULEO, Alicia. El patriarcado: ¿una organización social superada? Mujeres en red. El periódico 
feminista, sep. 2006. Disponível em: https://www.mujeresenred.net/spip.php?article739. 
Acesso em: 08 fev. 2024.

RANCIÈRE, Jacques. El espectador emancipado. Buenos Aires: Manantial, 2013.

SAFFIOTI, Heleieth. O poder do macho. São Paulo: Moderna, 2001.

SAFFIOTI, Heleieth. Gênero, patriarcado y violencia. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo, 
2004.

SAFFIOTI, Heleieth; DE ALMEIDA, Suely. Violência de Gênero: Poder e Impotência. Rio de Janeiro: 
Editora REVINTER, 1995.

WHO. World Health Organization. Violence against women prevalence estimates, 2018. Executive 
summary. Geneva: World Health Organization, 2021. Disponível em: https://www.who.int/
publications/i/item/9789240026681. Acesso em: 09 fev. 2024.

Recebido em 7 e novembro de 2025
Aceito em 6 de janeiro de 2026


