
Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026

Resumo:  O estudo analisa as relações de gênero a partir da interseccionalidade, utilizando o filme Lanternas Vermelhas, 
o documentário O Silêncio das Inocentes e uma entrevista com a professora Megg Rayara Oliveira. O objetivo é refletir 
sobre como fatores socioculturais criam opressões e interagem para reforçar estruturas patriarcais que violentam 
mulheres e invisibilizam grupos específicos. A metodologia inclui análise de conteúdo e revisão bibliográfica. A discussão 
aponta que a cultura patriarcal condiciona corpos e subjetividades, promovendo violência simbólica e física, e evidencia 
a ineficácia das políticas públicas frente ao feminicídio. A análise da construção de gênero revela que a persistência de 
estruturas patriarcais e racistas, aliada à exclusão interseccional de identidades marginalizadas, torna a luta das mulheres, 
especialmente negras e trans, um processo contínuo de resistência por reconhecimento, equidade e preservação da vida 
em contextos sociais marcados pela opressão.

Palavras-chave: Gênero. Violência doméstica. Interseccionalidade. Patriarcado. Resistência.

Abstract:  The study analyzes gender relations through the lens of intersectionality, using the film Raise the Red Lantern, 
the documentary The Silence of the Innocents, and an interview with Professor Megg Rayara Oliveira. The objective is 
to reflect on how sociocultural factors generate oppression and interact to reinforce patriarchal structures that violate 
women and render specific groups invisible. The methodology includes content analysis and literature review. The 
discussion highlights how patriarchal culture shapes bodies and subjectivities, promoting symbolic and physical violence, 
and it reveals the inefficiency of public policies in addressing femicide. The analysis of gender construction shows that the 
persistence of patriarchal and racist structures, along with the intersectional exclusion of marginalized identities, renders 
the struggle of women—especially Black and trans women—a continuous process of resistance for recognition, equity, 
and the preservation of life in socially oppressive contexts.

Keywords: Gender. Domestic violence. Intersectionality. Patriarchy. Resistance.

LILIENE RABELO DOS SANTOS
 Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos – PPGIDH 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1302746533052896
ORCID: https://orcid.org/0009-0002-4367-1392

E-mail: lilienerabelo@ufg.br

MARGARETH PEREIRA ARBUÉS
Esp Doutora em Ciências da Religião (PUC-GO) 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8826668985459839
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3132-7204

E-mail: margareth_arbues@ufg.br

FROM CINEMA TO LIFE: RAISE THE RED LANTERN AND 
THE SILENCE OF THE INNOCENTS

DO CINEMA À VIDA: LANTERNAS VERMELHAS E O 
SILÊNCIO DAS INOCENTES  



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026112

Introdução 

O objetivo do estudo é compreender como os diferentes elementos identitários e aspectos 
sociais influenciam vivências e direcionam privilégios. Nesse sentindo, o termo interseccionalidade 
explica como as múltiplas características dessas identidades podem se cruzar e interagir, criando 
experiências que submetem pessoas a situações de discriminação e subserviência. Esses diversos 
componentes podem incluir raça, gênero, classe social, orientação sexual, entre outros (Crenshaw, 
2002). 

No primeiro momento, discuto as relações de gênero e a subordinação do corpo a cultura, 
que por sua vez são moldados pelo sistema cultural patriarcal, que condiciona escolhas. Evidencio 
isso, a partir de situações propostas pelo filme Lanternas Vermelhas dirigido pelo chinês Zhang 
Yimou, lançado em 1991. 

No Segundo momento, apresento o documentário O Silêncio das Inocentes lançado em 
2010, sob a direção de Ique Gazzola e roteiro de Rodrigo Azevedo, e também, uma entrevista 
realizada pela pesquisadora Vilma Brício (2021) com a Dra. Megg Rayara Gomes de Oliveira, mulher, 
professora, trans, ativista e negra, na qual busco exemplificar por intermédio das narrativas como 
as diversas formas de opressões podem interagir e mesclar preconceitos e discriminações, além de 
subordinar e subalternizar a pessoa que agrupa determinadas identidades sobrepostas, causando 
dor e morte.

Nas conclusões finais retomo questões relacionadas as interseccionalidades de gênero, 
raça/etnia e orientação sexual com o objetivo de refletir sobre a construção das relações gênero e 
a relevância das normas estabelecidas para influenciar uma abordagem mais inclusiva e justa das 
políticas e práticas sociais. 

Metodologia

A metodologia utilizada inclui bibliografias de autoras/es, tais como, Scott (1995), Crenshaw 
(2002), Butler (2003), Oyěwùmí (2002) e Gonzalez (1988), entre outras; além da análise de 
conteúdo do filme Lanternas Vermelhas dirigido pelo chinês Zhang Yimou, lançado em 1991 e do 
documentário O Silêncio das Inocentes, lançado em 2010, sob a direção de Ique Gazzola e roteiro 
de Rodrigo Azevedo. A temática do estudo foi influenciada pela participação da disciplina Gênero, 
Cinema e Direitos Humanos vinculada ao mestrado em Direitos Humanos na Universidade Federal 
de Goiás e também pela participação em dois grupos de estudo: Gênero, Feminismo e Sexualidade 
coordenado pela professora Margareth Pereira Arbués e Coletivo Rosa Parks, coordenado pela 
professora Luciana de Oliveira Dias. 

Relações de gênero: o corpo submetido a cultura

Judith Butler (2003) ao abordar a construção do termo gênero direciona para a possibilidade 
de determinismos de significados vinculados a corpos anatomicamente diferenciados. Esses corpos 
são vistos como receptores passivos de uma força inexorável que molda o gênero. Dessa maneira, 
quando a cultura construtora do gênero é percebida nesses termos, pode parecer que o gênero 
é tão fixo quanto a visão tradicional de que a biologia é o destino, substituindo-se, neste caso, a 
biologia pela cultura como determinante do destino do gênero. 

De forma banal, através das maneiras à mesa e dos hábitos 
de higiene, de rotinas, normas e práticas aparentemente 
triviais, convertidas em atividades automáticas e habituais, 
a cultura “se faz corpo”, como coloca Bourdieu. Assim, ela é 
colocada “além do alcance da consciência. [inatingível] por 
transformação voluntária, deliberada” (1977:94). Nossos 
princípios políticos conscientes, nossos engajamentos 
sociais, nossos esforços de mudança podem ser solapados e 
traídos pela vida de nossos corpos — não o corpo instintivo 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026113

e desejante concebido por Platão, Santo Agostinho e Freud, 
mas o corpo dócil e regulado, colocado a serviço das normas 
da vida cultural e habituado às mesmas (Jaggar e Bordo, 1999, 
p. 19).

Alison M. Jaggar e Susan R. Bordo (1997), em Gênero, Corpo, Conhecimento, pontua que 
o corpo pode ser agente da cultura, mas também pode ser sua metáfora, ou seja, como agente 
reproduz ou desafia normas sociais por meio de gestos, posturas e práticas; e como metáfora é visto 
como um símbolo que expressa e reflete ideologias culturais. Foucault (1979, apud Suzan, 1997) 
destaca sobre a ideia de “corpo inteligível” que se refere à percepção cultural do corpo, abrangendo 
padrões de beleza e ideais de saúde. Além disso, essas representações podem ser vistas como um 
conjunto de diretrizes práticas que orientam e formam o corpo vivo para se transformar em um 
“corpo útil” e adaptado socialmente.

Para exemplificar, citarei o filme Lanternas Vermelhas dirigido pelo chinês Zhang Yimou, 
lançado em 1991; “baseada no livro Esposas e Concubinas, de Su Tong, ambientada na China, nos 
anos 1920” (Machado, 2011, p. 154).

(...) um senhor e suas quatro esposas, imersos numa estrutura 
familiar semifeudal. As mulheres estão restritas ao espaço 
doméstico, e o senhor detém o domínio de vida e de morte 
sobre elas. O filme começa quando o senhor contrai núpcias 
pela quarta vez. A escolhida é Songliang (vivida pela atriz Gong 
Li, atriz de vários filmes do diretor), ex-universitária, que foi 
obrigada a abandonar os estudos e a casar-se para salvar a 
família da falência financeira (Machado, 2011, p. 154).

	 Considerando aspectos relacionados a classe social, os filmes e as novelas por vezes são 
a única fonte de cultura. No entanto, por meio desse canal de comunicação pode-se introduzir 
premissas e concepções premeditadas e parciais. Em outras palavras, é uma maneira de adestrar 
o pensamento e as escolhas individuais das pessoas conforme a cultura patriarcal que permeia os 
hábitos sociais. Dito isso, um filme que aborda uma temática de subserviência da mulher precisa 
ser visto a partir de uma perspectiva crítica e reflexiva. O casamento, a religião, a família envolvem 
princípios e valores que regem grande parte da sociedade. Atualmente, uma situação como a do 
filme infrigiria o Art. 235 do código penal, pois é crime contrair novo casamento, já sendo casado/a, 
a pena de reclusão é de dois a seis anos. Nesse aspecto, o bem protegido é a família. 

No entanto, neste filme, a família que se forma é estruturada pelo homem, Mestre Chen 
que não mostra sua face, o que reforça a ideia de que ele não é apenas um indivíduo, mas um 
mecanismo de controle social, o patriarcado; e suas quatro esposas. A primeira esposa Yuru, 
representa a conformidade com o sistema; a Segunda esposa Zhuoyun, com perfil de manipuladora 
e em busca de poder; a terceira esposa Meishan, desafia as regras, busca a liberdade e formas de 
escapar da opressão. No entanto, acaba sendo assassinada, por se envolver com um amante. Isso 
evidencia que qualquer ato de resistência é passível de punição. Essas mulheres vivem submetidas 
à regras, em um castelo sombrio, que as mantém sob correntes invisíveis e as obrigam a abrir 
mão da sua. As lanternas vermelhas que anunciam a visita do marido, simbolizando a aceitação 
da hierarquia masculina, instrumento para normalizar/romantizar os processos de controle. A 
massagem nos pés é simbólica, e acontece como um ritual para reforçar o ideal de feminilidade, 
como um corpo moldado para o prazer masculino. (Machado, 2011).

Songliang, a quarta esposa é ex - universitária, e mesmo tendo tido instrução não conseguiu 
sobressair ao enredo. O filme aborda o controle do masculino sobre o feminino. Essa figura do 
macho que regula o ambiente. Aponta as normas como válidas, decide sobre vida e morte. O 
sistema opressor não apenas submete as mulheres, mas também as coloca umas contra as outras, 
impedindo que se unam para combatê-lo. No final, todas são vítimas de diferentes formas. A história 
sugere que, sem mudanças sociais mais amplas, as relações de poder continuarão se repetindo, 
como é percebido por meio da chegada da quinta esposa no final do filme. “Não está colocada a 
possibilidade de contravenção para o feminino ou de negação do status quo masculino” (Machado, 
2011, p. 164). É importante observar que o filme aborda sobre “um segmento social específico: o 
de mulheres brancas, heterossexuais, classe média e alta, casadas ou casadoiras” (Machado, 2011, 
p. 16).	



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026114

Quando teóricas feministas afirmam que o gênero é uma 
interpretação cultural do sexo, ou que o gênero é construído 
culturalmente, qual é o modo ou mecanismo dessa construção? 
Se o gênero é construído, poderia sê-lo diferentemente, ou 
sua característica de construção implica alguma forma de 
determinismo social que exclui a possibilidade de agência ou 
transformação? Porventura a noção de “construção” sugere 
que certas leis geram diferenças de gênero em conformidade 
com eixos universais da diferença sexual? Como e onde ocorre 
a construção do gênero? Que juízo podemos fazer de uma 
construção que não pode presumir um construtor humano 
anterior a ela mesma (Butler, 2003, p. 26)?

Para Butler (2003), quando Simone de Beauvoir (1949) sugere em sua obra O segundo sexo, 
que “a gente não nasce mulher, torna-se mulher”, por óbvio, para Beauvoir, o gênero é construído. 
Dessa maneira, ao analisar essa frase Butler, questiona: “é o gênero tão variável e volitivo quanto 
parece sugerir a explicação de Beauvoir? Pode, nesse caso, a noção de “construção” reduzir-se a 
uma forma de escolha?” (Butler, 2003, p. 27). 

A própria Butler (2003) responde, ao considerar que para Beauvoir a construção de gênero 
não se reduz simplesmente a uma escolha individual, mas é moldada por uma compulsão cultural. 
O termo colocado tornar-se mulher não está determinado pelo sexo biológico, pois o corpo é uma 
situação interpretada por significados culturais. Assim, o sexo não é uma fatalidade anatômica pré-
discursiva, mas sim uma construção cultural que é atribuída retroativamente como gênero desde 
o início. A discussão sobre a construção de gênero está centrada na dicotomia entre livre-arbítrio e 
determinismo (Butler, 2003). 

Dessa maneira, as limitações linguísticas influenciam como as pessoas percebem e debatem 
essa questão, moldando a compreensão do que significa construção. Os limites da análise discursiva 
do gênero preveem e delimitam antecipadamente as configurações imagináveis dentro da cultura, 
delineando as fronteiras de uma experiência condicionada pela linguagem/discurso. Esses limites 
são estabelecidos nos termos de um discurso cultural dominante/hegemônico, fundamentado em 
estruturas binárias que se apresentam como a linguagem da racionalidade universal (Butler, 2003).

No enredo do filme Lanternas Vermelhas, Songliang se sujeita a um destino imposto 
previamente, pelo simples fato de ser mulher. Embora inicialmente seja sugestionado a possibilidade 
de uma rebelião em razão da sua instrução, no final do filme a personagem acaba sendo considerada 
louca, como resultado da submissão a cultura patriarcal. O enredo sugere que Songliang tornou-se 
partícipe dessa construção cultural inerente a sua vontade, e que condicionou seus desejos. Isso 
acontece também nas realidades contemporâneas, na qual, as famílias criam suas filhas para o 
casamento, baseados na cultura patriarcal, onde a mulher nasce predestinada a ser esposa, mãe e 
a cuidar da casa, e o marido, seria o guardião dos valores que dão a ela o status de decência e honra, 
existência. Além disso, muitas vezes a própria mulher condiciona a sua felicidade a esse matrimônio, 
uma situação que na maioria dos casos leva à anulação de identidade e a invisibilidade.

O som do silêncio e a violência de gênero: dor, grito e morte. 

O documentário O Silêncio das Inocentes, lançado em 2010, direção de Ique Gazzola e roteiro 
de Rodrigo Azevedo, retrata a realidade da violência doméstica no Brasil, e aborda a aplicação da 
Lei nº. 11.340/2006, mais conhecida como Lei Maria da Penha. O ponto alto do documentário é o 
depoimento de Maria da Penha, hoje cadeirante, após ter sido alvejada com um tiro por seu ex - 
marido enquanto dormia. O caso trouxe visibilidade para o enfrentamento das situações de violência 
contra as mulheres, no Brasil. A partir da denúncia de Maria da Penha, realizada com o apoio que 
recebeu de organizações não governamentais, o Brasil foi condenado pela Organização dos Estados 
Americanos (OEA), por não apresentar uma estratégia de combate a violência perpetrada contra 
as mulheres. Em entrevista, durante o documentário, Maria da Penha destacou que a violência 
que sofreu foi em 1983 e a primeira delegacia da mulher, criada no Brasil, foi somente em 1985. 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026115

Dessa maneira, é possível constatar que a falta de equipamentos de proteção facilitam as ações dos 
agressores, por terem a certeza da impunidade.

No documentário, fica evidenciado que as mulheres estão submetidas a situações de 
negligência e insegurança. Os vários relatos confirmam a ineficácia do sistema de justiça em 
cumprir a lei. Como resultado, as mulheres continuam sendo vítimas de violência e, em vários casos, 
assassinadas mesmo quando denunciam. Um exemplo trágico destacado no documentário, é o da 
cabeleireira Maria Islaine de Freitas, uma mulher de 31 anos, que residia em Belo Horizonte, Minas 
Gerais, e apesar de ter feito oito denúncias às autoridades policiais, foi assassinada pelo ex-marido 
a luz do dia e na frente de várias pessoas. Este caso destaca a urgente necessidade de melhorar a 
aplicação da Lei Maria da Penha e de fortalecer o sistema de justiça para proteger efetivamente as 
mulheres contra a violência doméstica.

Nesse contexto, o homem acredita que detém o poder/controle sobre a mulher, vista sob 
sua ótica como propriedade ou até mesmo como animal de estimação, no qual, é preciso educar de 
acordo com suas próprias leis. Nesse aspecto, a violência psicológica, na maioria das vezes antecede 
a violência física, especialmente nos casos de violência doméstica, pois inicia-se um processo de 
fragilização do corpo que resulta na total submissão e dependência. Maria Islaine, acreditava na 
redenção do seu algoz. 

Conforme as entrevistas e diálogos apresentados no documentário, a Lei Maria da Penha é 
específica para o sexo feminino, e isso gera muitas controversas em relação aos direitos de vítimas de 
violência. Para além dessa discussão, trago questionamento: porque é preciso uma lei de proteção 
para as mulheres? Essa pergunta surgiu durante um bate papo com um colega policial militar, 
um homem, heterossexual que atua no cumprimento da lei, da justiça e da ordem. Ao analisar o 
contexto da pergunta é importante situar o sujeito: homem branco, servidor público, policial militar 
que para ocupar este cargo precisou estudar a legislação extravagante, que inclui a Lei Maria da 
Penha e o estatuto do desarmamento. A resposta foi longa, mas baseada em novas perguntas, tais 
como: há alguma estatística de violência contra homens? Se os fatos sociais influenciam a criação 
de normas, leis e regras, os altos números de feminicídios não justificam uma lei de proteção para 
as mulheres?

O documentário menciona sobre o trabalho do grupo reflexivo para homens, seria essa uma 
alternativa para combater o aumento da violência contra mulheres? Como diz aquela frase de efeito, 
“não adianta pregar para convertido”, Então, que se usem todas as estratégias possíveis. Ressalto 
ainda, que segundo a estimativa da ONU somente no ano de 2490 as mulheres conseguirão ter 
uma posição de igualdade em relação aos homens. 

Em vários momentos do documentário são apresentadas situações reais que remetem a 
submissão da relação de gênero que foi apresentada no filme Lanternas Vermelhas, relatos que 
mostram a dependência emocional fundamentada pela situação de violência vivenciada. Manuela 
Nascimento, uma das entrevistadas no documentário, muito emocionada, relata sobre sua 
dificuldade de ter uma vida social posterior ao término com o marido que a violentava. Em outro 
caso a mulher achava que amava, mas era dependência emocional, e em outro a pessoa não se 
afastava por que tinha medo da solidão e por isso se sujeitava a situações de violência. Por isso, é 
importante frisar que para resistir ao sistema patriarcal de violência do opressor é necessário estar 
amparada pelos equipamentos de proteção e pela rede de apoio.

Noutro momento, em entrevista, Francineide Costa da Silva residente em Fortaleza, relata 
que passou por violência, física, psicológica e sexual e que foi impedida de visitar os parentes, e por 
isso, só foi saber da morte do falecido pai, na missa de 7º dia, e muito emocionada expressa sobre 
a dor que carregará para o resto de sua vida, por ter sido privada desse convívio por 5 anos. Ela 
afirma, “ele sabia que eu tinha medo” e por isso o agressor tinha certeza de que omitiria a violência 
sofrida.

No Brasil, segundo o Anuário Brasileiro de Segurança Pública de 2024, a violência contra 
a mulher cresceu em 2023. Os números de feminicídios subiu 0,8% em relação ao ano anterior. 
“Foram 1.467 mulheres mortas por razões de gênero. Também foram verificados aumentos nas 
taxas de registros de agressões em contextos de violência doméstica (9,8%), ameaças (16,5%), 
perseguição/stalking (34,5%), violência psicológica (33,8%) e estupro (6,5%)” (Azevedo/O Globo, 
2024, p. 1). Importa salientar, que as instituições policiais que recepcionam as denúncias contra 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026116

mulheres não estão preparadas para acolhê-las. O sistema de justiça precisa ser melhorado, pois 
não basta a aplicação da Lei Maria da Penha, a legislação precisa ser aplicada corretamente e para 
isso todos os atores precisam estar treinados e capacitados.

A identificação da relação gênero – poder – colonialidade – 
violência é passo primordial para ruptura da estrutura atual 
que subordina e violenta compulsivamente as mulheres. A 
persistência da difusão do modelo societário colonial, que 
introduziu as estruturas patriarcais europeias nas Américas, 
produz não só as desigualdades de gênero, mas estas 
surgem acompanhadas das questões raciais e de classe que 
maximizam as marginalizações de bens e direitos aumentando, 
sobremaneira, as relações de subjugação (Arbués, Motta, 
2023, p.21).1

A construção política do/a sujeito/a está ligada a objetivos de legitimação e exclusão. Isso 
pode significar que as leis e políticas são usadas para legitimar certos grupos ou indivíduos e excluir 
outras pessoas. Essas operações políticas são ocultadas e naturalizadas por uma análise política que 
toma as estruturas jurídicas como seu fundamento. Isso pode significar que as práticas de exclusão 
são muitas vezes ignoradas ou aceitas como normais porque são incorporadas nas leis e políticas 
existentes (Butler, 2003). 

	 Vilma Brício (2021), em entrevista2 realizada à Dra. Megg Rayara Gomes de Oliveira, 
publicada no Dossiê corpos dissidentes nos espaços educativos em tempos de discurso de ódio, 
destaca a relação de intersecção que se quer demonstrar neste estudo, evidenciando como as 
intersecções influenciam nas dinâmicas entre identidade, gênero, raça/etnia e diversidades. Isso 
fica demonstrado em diversas partes da entrevista. Importa salientar que a doutora Megg Oliveira 
é mulher, paraense, heterossexual, professora, ativista, travesti e negra. 

A primeira pergunta que Brício (2021) faz à Megg Oliveira é sobre sua tese de doutorado 
publicada em 2017, intitulada: “O diabo em forma de gente: (r)existências de gays afeminados, 
viados e bichas pretas na educação”, nesta pergunta Vilma Brício (2021) indagou sobre a intersecção 
das experiências pessoais de Megg como docente e mulher negra no espaço da educação. Em 
resposta, entre outras afirmações Megg pontua que a escola, muitas vezes, impõe normas baseadas 
na branquidade e na cisgeneridade heterossexual, criando um ambiente hostil para pessoas 
negras e LGBTs. Além disso, a falta de representatividade e a discriminação são formas de violência 
simbólicas que marginalizam esses grupos. Para transformar a escola em um espaço de resistência 
e inclusão, é necessário desconstruir essas normas e valorizar a diversidade. 

A segunda pergunta, tem fundamentos epistemológicos e busca compreender a ocupação 
de minorias nos espaços de poder e conhecimento, Vilma Brício (2021) pergunta sobre como 
as pesquisas de Megg contribuem para a construção e posicionamento enquanto “sujeita” e 
profissional. Por sua vez, Megg responde que suas pesquisas investiga sobre as “transcestralidades 
negras, no Brasil, nos países da diáspora e no continente africano” (Brício, 2021, p. 11) e afirma:

Venho há algum tempo questionando a normatização 
da negritude, a partir da imposição da cisgeneridade 
heterossexual, durante o violento processo de invasão e 
colonização da América e da África. Embora concorde que o 
debate DECOLONIAL seja importante, venho questionando o 
silêncio a respeito do debate sobre a colonização do gênero. 
Isso tem me deixado bastante incomodada, já que muitas 
pesquisadoras negras e muitos pesquisadores negros que 
trabalham a partir de uma perspectiva decolonial têm deixado 
as questões de gênero de fora, naturalizando a cisgeneridade 

1 Dossiê mulheres: Enfrentamento à Violência na Região Imediata Goiás-Itapuranga. Disponível em: https://goias.
ufg.br/n/170014-observatorio-de-genero-do-campus-goias-lanca-dossie Acesso em: 10 de mar. 2024.
2 Entrevista - Dossiê Corpos dissidentes nos espaços educativos em tempos de discurso de ódio. Disponível em: 
file:///C:/Users/Home/Downloads/joanalira,+ENTREVISTA+MEGG+RAYARA+20-01-2022+edit+ofic%20(2).pdf. 
Acesso em 23 de fev. 2024.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026117

heterossexual como algo dado, natural. Dessa maneira, 
ignoram a população negra LGBT em suas pesquisas e suas 
contribuições nas lutas contra o racismo. É fundamental 
destacar que, assim como a raça, o gênero também é 
resultado de uma construção social e histórica. Ao questionar 
o conceito de ANCESTRALIDADE da maneira como ele vem 
sendo utilizado, afirmo que ele deixa muitas lacunas abertas, 
deixa muitas pessoas de fora, exigindo um revisionismo a 
respeito de sua origem e de sua aplicabilidade. Identifico o 
uso desse conceito em muitas áreas dos estudos das relações 
étnico raciais, mas é no trabalho de algumas autoras trans 
negras estadunidenses que identifiquei debates a respeito dos 
limites e das lacunas produzidas por sua normatização (Meg, 
2021 apud Brício, 2021, p. 11).

A terceira pergunta é sobre os discursos de ódio racistas, LGBTfóbicos, transfóbicos e sexistas 
e de que maneira isso afeta as identidades femininas, como travestis e mulheres transexuais. Megg 
Oliveira, responde que: a comunidade de travestis e mulheres transexuais no Brasil continuam 
enfrentando a marginalização extrema, com o país liderando o ranking de assassinatos desses 
grupos. Afirma, que mesmo durante a pandemia, essa violência persistiu. As conquistas alcançadas 
nos últimos anos não foram suficientes para alterar significativamente a situação de exclusão, 
particularmente no sistema educacional e no mercado de trabalho formal. A expectativa de vida 
dessas pessoas permanece baixa, em torno dos 35 anos. 

Megg Oliveira (2021) afirma em entrevista que segundo a Associação Nacional de Travestis e 
Transexuais (ANTRA), 92% das pessoas trans femininas no Brasil recorrem à prostituição para obter 
renda. A comunidade trans enfrenta discursos de ódio em vários ambientes, incluindo famílias, 
escolas e locais de trabalho, o que muitas vezes leva a violência simbólica e física. É importante 
reconhecer que essas formas de violência estão sempre se atualizando e persistindo. Apesar da 
exclusão diária, algumas travestis e mulheres trans conseguiram conquistar espaços importantes no 
meio acadêmico. Embora seja um número pequeno, a contribuição intelectual dessas pessoas tem 
um impacto significativo nos estudos de gênero em todo o país. 

Megg Oliveira (2021) afirmou que a presença de travestis e mulheres transexuais no 
meio acadêmico tem gerado confrontos intensos, revelando a transfobia de alguns/algumas 
pesquisadores/as que estudam a comunidade trans, mas não desejam compartilhar o espaço 
acadêmico com elas. Assim, a existência de travestis e mulheres transexuais, especialmente as 
negras, nesses espaços continuam marcados pela resistência (Megg, 2021 apud Brício, 2021). 

Na quarta e última pergunta, Vilma Brício (2021) questiona sobre os efeitos da banalização 
das vidas de pessoas trans, ocasionando o aumento de transfeminicídios a partir das dinâmicas 
entre os discursos religiosos tradicionais e políticos partidários neoconservadores. Em resposta, 
Megg reforça sobre os números de transfobia e salienta sobre o sentimento de desproteção/medo 
originado pelos discursos de pessoas transfóbicas, racistas, classistas, especialmente durante o 
governo do ex. presidente Jair Messias Bolsonaro, além de destacar a falta de representatividade 
no judiciário. 

Relações intersecionais e as dinâmicas sociais

Atualmente, entre os/as pesquisadores/as o uso do termo gênero frequentemente substitui 
o termo mulheres. Visto que, gênero permite uma abordagem mais objetiva e menos comprometida 
com questões de desigualdade ou poder, tornando-se uma estratégia na busca por legitimidade 
acadêmica nos estudos feministas desde os anos 80. Entretanto, escamoteia o posicionamento 
político, pois inclui a luta das mulheres sem nomeá-las (Scott, 1995). 

Para Scott (1995) gênero é um componente essencial das relações sociais, interligando-
se com as diferenças percebidas entre os sexos e servindo como uma forma primária de atribuir 
significado ao poder. Nesse sentido, essa interconexão implica quatro elementos, a saber: símbolos 
culturais, conceitos normativos, concepção política e identidade subjetiva. A relação entre esses 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026118

aspectos revela a complexidade na construção das relações de gênero, aplicável à análise de classe, 
raça e etnicidade. Gênero é entendido como um campo primário onde o poder é articulado, 
proporcionando uma visão abrangente das dinâmicas sociais.

A interseccionalidade é uma conceituação do problema que 
busca capturar as consequências estruturais e dinâmicas 
da interação entre dois ou mais eixos da subordinação. 
Ela trata especificamente da forma pela qual o racismo, 
o patriarcalismo, a opressão de classe e outros sistemas 
discriminatórios criam desigualdades básicas que estruturam 
as posições relativas de mulheres, raças, etnias, classes e 
outras. Além disso, a interseccionalidade trata da forma como 
ações e políticas específicas geram opressões que fluem ao 
longo de tais eixos, constituindo aspectos dinâmicos ou ativos 
do desempoderamento (Crenshaw, 2002, p. 177).

Dessa maneira, “os eventos e condições da vida social e política do indivíduo raramente 
podem ser entendidos como moldados por um fator. Eles são geralmente moldados por muitos 
fatores de maneiras diversas e que se influenciam mutuamente” (Collins; Bilge, 2016, p. 02). Isto 
posto, “a associação de sistemas múltiplos de subordinação tem sido descrita de vários modos: 
discriminação composta, cargas múltiplas, ou como dupla ou tripla discriminação” (Crenshaw, 2002, 
p. 177). Lélia Gonzalez (1988), propôs a categoria “amefricanidade” para interpretar a formação 
histórico-cultural do Brasil e de outras partes das Américas. A amefricanidade abrange a experiência 
de afrodescendentes, destacando a dinâmica cultural da reelaboração da herança africana no Novo 
Mundo.

Butler (2016) defende a performatividade de gênero e argumenta que esta, se constrói no 
cotidiano, ou seja, não é uma característica inata. Dessa maneira, critica o feminismo que perpetua 
binarismos de gênero, como mulher/homem e feminino/masculino, argumentando que ao fazê-
lo, reproduz a opressão que busca desmontar. Nesse sentido, a religião pode contribuir para a 
perpetuação de estereótipos de gênero. Na sociedade ocidental, algumas visões religiosas retratam 
a mulher como frágil e submissa, o que pode interferir na capacidade das mulheres de resistir à 
opressão. O medo de pecar ao desafiar a ordem divina, como exemplificado pela história de Eva 
na Bíblia, pode intensificar o sentimento de culpa e medo. Essa perspectiva, pode complexificar 
a formação da identidade feminina, destacando questões de moralidade, sexualidade e 
espiritualidade e sugere que características biológicas e emocionais podem influenciar as mulheres 
a práticas sexuais indesejadas (Tavares; Stabile, Carvalho, 2016).

De maneiras desiguais e historicamente distintas, os diversos 
setores sociais, como os trabalhadores, as mulheres, os jovens, 
os negros e os indígenas, explorados e oprimidos em todo o 
mundo estão em permanente luta pelo direito de viver com 
um mínimo de dignidade, contra autoritarismos e injustiças de 
todos os tipos. Vivem, portanto, em constante conflito contra 
as forças do conservadorismo, do patriarcado, do racismo 
estrutural, do grande capital; contra o arbítrio estatal, o 
imperialismo, as guerras e genocídios, e lutam por soberania. 
Assim foram conquistadas fatias de liberdade e diminuídas as 
desigualdades (Rodrigues, 2011, p. 25).

O final do século XVIII marcou o início da modernidade capitalista e da democracia 
liberal pelos franceses, com a Declaração dos Direitos dos Homens e dos Cidadãos. O processo 
histórico subsequente envolveu uma luta pela construção da liberdade, igualdade e fraternidade, 
inicialmente centrada em direitos civis limitados aos homens proprietários. Nessa época, destacou-
se, Olympe de Gouges, escritora, feminista e ativista política que durante a Revolução Francesa 
defendia os direitos civis e criticava a escravidão. Olympe, ficou conhecida por propor a Declaração 
dos Direitos da Mulher e da Cidadã, em 1791. No entanto, suas opiniões progressistas a colocaram 
em desacordo com as autoridades revolucionárias, levando-a à execução pela guilhotina em 1793 
(Ferraro, 2021).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026119

A construção da moderna república e da democracia revelou a natureza parcial e restrita 
desses novos direitos, “direitos de classe (dos proprietários), de gênero (dos homens) e, obviamente, 
dos brancos, notadamente dos europeus – falar em direitos nas colônias americanas, africanas ou 
asiáticas seria impensável” (Rodrigues, 2011, p. 24). Os séculos XIX e XX testemunharam a luta pela 
expansão dos restritos direitos presentes nas recém-constituídas repúblicas, visando implementar 
direitos civis, políticos e sociais. Movimentos como socialistas, comunistas, trabalhistas e sufragistas 
desempenharam papéis fundamentais na busca por melhores condições de trabalho, direito de 
voto e igualdade de gênero. Esses esforços contribuíram para incorporar novos direitos sociais e 
econômicos no contexto dos direitos humanos, originalmente centrados em direitos civis e políticos 
de formulação liberal (Rodrigues, 2011).

A noção de raça, (...) difere de outras noções essencialistas, 
como a de sexo, por exemplo, embora se preste às mesmas 
práticas discricionárias e naturalizadoras do mundo social, em 
pelo menos dois aspectos fundamentais: em primeiro lugar, 
porque a noção de raça não se refere a nenhuma diferença 
física inequívoca, como ocorre com a noção biológica de sexo 
(cuja naturalidade, para ser suplantada, precisa da noção 
de gênero); segundo, porque a noção de raça classifica os 
indivíduos segundo critérios ambíguos, mas justificados numa 
teoria específica, em que a ideia de raça é central (Guimarães, 
1999, p.10).

O mito da democracia racial é um conceito profundamente enraizado na história e na 
cultura brasileira. E sugere que, devido à mistura racial e cultural, o Brasil seja uma sociedade 
sem preconceitos raciais ou discriminação. No entanto, a realidade é muito mais complexa e 
multifacetada. A história do Brasil, marcada por períodos de escravidão, colonialismo e ditadura, 
moldou padrões distintos de relações interseccionais de poder em relação à raça, gênero e 
sexualidade. Encontros sexuais, consensuais e forçados, entre populações de ascendência africana, 
indígena e europeia, resultaram em uma população diversificada com uma ampla gama de texturas 
de cabelo, cores de pele, formas físicas e cores de olhos (Collins; Bilge, 2016). 

Essa diversidade racial e étnica gerou uma série de termos complexos e historicamente 
voláteis para descrever as misturas resultantes. A cor da pele, a textura do cabelo, as características 
faciais e outros aspectos físicos tornaram-se marcadores raciais que influenciam indiretamente na 
distribuição de educação, emprego e outros bens sociais. Além disso, a interseção de raça, gênero e 
sexualidade também contribui para a complexidade das relações de poder no Brasil. Por exemplo, 
mulheres negras e indígenas, em particular, podem enfrentar múltiplas formas de discriminação e 
desigualdade (Collins; Bilge, 2016). 

Guimarães (1999) conceitua o termo “racismo”, como “a redução do cultural ao biológico, 
a tentativa de fazer o primeiro depender do segundo”. O racismo existe sempre que se pretende 
explicar um dado status social por uma característica natural” (Guimarães, 1999, p. 30). Nos anos 
setenta, a definição sociológica de “raça” revelou-se inadequada para distinguir raça, gênero, 
etnicidade e classe social. Os teóricos desse período, mesmo ao adotarem definições flexíveis, 
muitas vezes não percebiam a amplitude dessa ambiguidade. Somente nos anos oitenta, com a 
influência pós-estruturalista, houve um entendimento sobre o tema. O desconstrutivismo nas 
ciências sociais permitiu uma interpretação mais ampla do termo “raça”, isso envolveu questionar 
e desmontar estruturas tradicionais (Guimarães, 1999).

bell hooks (2015) aborda sobre a relação de gênero e raça em sua crítica ao livro The 
feminine mystique, de Betty Friedan, publicado em 1963, um livro considerado, à época, impactante 
para a luta das mulheres de um modo geral. Entretanto, no primeiro capítulo do livro, intitulado 
“o problema sem nome” Friedan analisa problemas de “um seleto grupo de mulheres brancas, 
casadas, com formação universitária, de classe média e alta – donas de casa entediadas com o lazer, 
a casa, os filhos, as compras, que queriam mais da vida” (bell hooks, 2015, p. 193). 

Nesse sentido, bell hooks (2015) pontua a ausência da preocupação de Friedan (1963), com 
as outras mulheres, sem marido, sem lar, pobres, negras e/ou que seriam chamadas a cuidarem 
desses lares para que as outras pudessem acessar suas carreiras profissionais. A questão posta 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026120

por bell hooks (2015), centra-se na preocupação de que Friedan por ser considerada formadora 
do pensamento feminista contemporâneo, ao suprimir questões de raça e classe contribuiu para 
invisibilizar as opressões de um grupo de mulheres tornando coletivo questões individuais.

As “categorias de gênero ocidentais são apresentadas como inerentes à natureza (dos 
corpos), e operam numa dualidade dicotômica, binariamente oposta entre masculino/feminino, 
homem/mulher, e presume o macho como superior” (Oyěwùmí, 2002, p. 8). Dessa maneira, 
Oyěwùmí (2004) afirma que isso provoca distorções quando se interpreta a realidade africana e que 
tanto a categoria gênero quanto a categoria mulher precisam ser repensadas. A conceituação do 
termo gênero precisa considerar que nos últimos cinco séculos, a era da modernidade foi marcada 
por eventos como o tráfico atlântico de escravos, a colonização europeia e o desenvolvimento do 
capitalismo. Essa época viu transformações sociais e culturais, como gênero e categorias raciais, 
tornando-se eixos fundamentais de exploração e estratificação. A expansão europeia estabeleceu 
uma hegemonia cultural global, especialmente na produção de conhecimento, resultando em 
eurocentrismo e racialização do conhecimento. Nesse sentido, o privilégio de gênero masculino 
também se tornou parte essencial da cultura da modernidade (Oyěwùmí, 2004).

Considerações Finais

A discussão sobre a construção de gênero revela um tensionamento entre livre-arbítrio e 
determinismo cultural. A fluidez e a multiplicidade dessa categoria desafiam estereótipos binários, 
ressaltando a importância de superar concepções fixas sobre masculinidade e feminilidade para 
uma compreensão mais abrangente e inclusiva das experiências humanas.

O filme Lanternas Vermelhas mostra como estruturas patriarcais continuam a moldar relações 
de poder e a afetar as mulheres, tanto na China feudal quanto em contextos contemporâneos. 
Além disso, aspectos dos estudos feministas ajudam a compreender a internalização da opressão 
e a dificuldade das mulheres em romper com padrões sociais impostos. Neste filme, o exemplo do 
comportamento das esposas demonstra que a estrutura patriarcal promove no inconsciente das 
próprias mulheres uma competição que fortalece o opressor.

Dentro do movimento feminista, a exclusão de pautas que integrem as mulheres negras 
e indígenas é um exemplo de que o sistema é forte o suficiente para promover essa rachadura 
na lutas pelos direitos das mulheres. No entanto, surgem coletivos de mulheres como o grupo de 
estudo: Gênero, Feminismo e Sexualidade e o Coletivo Rosa Parks criando redes de apoio para 
romper ciclos de violência e opressão.

A contestação das normas estabelecidas, a desconstrução dos padrões discriminatórios e 
o reconhecimento das diversas identidades são fundamentais para o surgimento de espaços de 
resistência e inclusão, especialmente no âmbito educacional e acadêmico. A entrevista com Megg 
Oliveira evidencia os desafios enfrentados pelas comunidades trans e negras, destacando questões 
como violência, discriminação e a necessidade premente de reconhecimento e representatividade. 
A persistência desses desafios, mesmo diante de avanços limitados, sublinha a urgência de uma 
abordagem mais inclusiva e justa nas políticas e práticas sociais.

O debate sobre o racismo e suas nuances no Brasil evidenciam as desigualdades estruturais e 
a necessidade de desconstruir o mito da democracia racial. Somente por meio de um entendimento 
honesto da história e das realidades contemporâneas, podemos avançar em direção a uma 
sociedade verdadeiramente igualitária e inclusiva.

Por intermédio das bibliografias abordadas, do filme Lanternas Vermelhas e do documentário 
O Silêncio das Inocentes reflito sobre o contexto da violência que permeia toda a sociedade. 
Embora haja todo um contexto de mudanças e avanços em andamento, as mulheres continuam 
aumentando as estatísticas de mortes por feminicídio. Esse poder de controlar a vida e a morte da 
mulher foi dado aos homens. As lutas das mulheres pelo direito de viver, de não ser violentada, de 
não ser humilhada, de não ser ofendida, de ser humana é cotidiana. No trabalho, em casa, na igreja, 
na rua ou em qualquer outro lugar o enfrentamento é contínuo. 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026121

Referências

ANS. Agência Nacional de Saúde Suplementar. Guia ANS de diversidade e inclusão. Rio de Janeiro. 
2023. Disponível em: https://www.gov.br/ans/pt-br/assuntos/noticias/sobre-ans/ans-lanca-
publicacao-sobre-diversidade-e-inclusao/copy_of_GuiaANSdediversidadeeincluso.pdf. Acesso em 
04 de mar. 2024.

AZEVEDO, Luis Felipe. País bate recorde de feminicídios e registra um estupro a cada seis minutos, 
indica Anuário de Segurança. O Globo, Rio de Janeiro, 18 jul. 2024. Disponível em: 
O GLOBO. Acesso em: 18 mar. 2025.

BRASIL. Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006. Cria mecanismos para coibir a violência doméstica 
e familiar contra a mulher. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 8 ago. 2006. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm. Acesso em: 18 mar. 
2025.

BRÍCIO, Vilma Nonato de. Corpos em dissidência nos espaços educativos em tempos de discurso 
de ódio: conversações com a Profa. Dra. Megg Rayara Gomes de Oliveira. [Entrevista] Revista 
Diversidade e Educação, v. 9, n. 2, p. 9-17, 2021.

BUTLER, J. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução de Renato Aguiar. 
Rio de janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

BORDO, Susan R. O corpo e a reprodução da feminilidade: uma apropriação feminista de Foucault. 
In: JAGGAR, Alison M.; BORDO, Susan R. (Org.). Gênero, corpo, conhecimento. Tradução de Brítta 
Lemos de Freitas. Rio de Janeiro: Record; Rosa dos Tempos, 1997. 

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da discriminação 
racial relativos ao gênero. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 10, n. 1, p. 171-188, jan. 
2002.

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Intersectionality. 2. ed. Cambridge, UK: Polity, 2020 [2016]. 
Disponível em: http://www.ser.puc-rio.br/2_COLLINS.pdf. Acesso em: 10 fev. 2024.

FERRARO, A. R.. Querela das Mulheres, Igualdade e Direito à Educação: França, 1399 a 1793 . 
Educação & Realidade, v. 46, n. 3, p. e113918, 2021. Disponível em: https://www.scielo.br/j/
edreal/a/7fvG9bhsbm9yNqyftTMyCMF/#. Acesso em: 10 de fev. 2024.

GAZZOLA, I. AZEVEDO. R. O silêncio das Inocentes. Produção: Voglia. 2010. Disponível em: https://
www.youtube.com/watch?v=uxXKiSli9KY.  Acesso:  em 10 de mar. 2024.

GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. Racismo e anti-racismo no Brasil. São Paulo: Fundação de 
Apoio à Universidade de São Paulo/Editora 34. 1999

HOOKS, B.. Mulheres negras: moldando a teoria feminista. Revista Brasileira de Ciência Política, n. 
16, p. 193–210, jan. 2015. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/mrjHhJLHZtfyHn7Wx4
HKm3k/?lang=pt#. Acesso em: 10 fev. 2024.

IBGE. Instituto Brasileiro de Pesquisa e Estatística. Pesquisa Nacional de Saúde. Coordenada 
por Maria Lúcia Vieira. Dados coletados em 2019, pesquisa divulgada em 2022. Disponível em: 
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/33785-
em-pesquisa-inedita-do-ibge-2-9-milhoes-de-adultos-se-declararam-homossexuais-ou-bissexuais-
em-2019. Acesso em: 15 de fevereiro de 2024.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026122

JAGGAR, Alison M.; BORDO, Susan R. (Org.). Género, corpo, conhecimento. Tradução de Brítta 
Lemos de Freitas. Rio de Janeiro: Record; Rosa dos Tempos, 1997. (Coleção Género; 1). Tradução 
de: Gender, Body, Knowledge. ISBN 85-01-04345-1.

MACHADO, Liliane. A desigualdade é vermelha? Comunicação & Informação, v. 14, n. 2, p. 154-
168, jul./dez. 2011. Disponível em: http://dx.doi.org/10.5216/cei.v14i2.22451. Acesso em 18 de 
março de 2025.

MOTTA, M. C. C.; ARBUÉS, M. P.; Dossiê Mulheres: Enfrentamento à violência na região imediata 
Goiás – Itapuranga. 2023, Observatório Regional de Políticas de Combate às Violências de Gênero. 
UFG/Campus Goiás. Disponível em: https://goias.ufg.br/n/170014-observatorio-de-genero-do-
campus-goias-lanca-dossie. Acesso em 23 de fev. 2024.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos dos conceitos 
feministas e o desafio das epistemologias africanas. CODESRIA Gender Series, Dakar, v. 1, p. 1-8, 
2004. 

RODRIGUES, Julian. Direitos humanos e diversidade sexual: uma agenda em construção. In: 
ABRAMO, Fernando Henrique Cardoso (Org.). Diversidade sexual. 1. ed. São Paulo: Fundação 
Perseu Abramo, 2017. p. 24-37. Disponível em: https://fpabramo.org.br/editora/wp-content/
uploads/sites/17/2017/05/Diversidade-Sexual-Web.pdf. Acesso em: 18 de março de 2025.

SCOTT, J. (1995, Jul./Dez.) Gênero: Uma Categoria Útil de Análise Histórica. Educação e Realidade, 
20(2), 71-99. 

UCPA, União dos Coletivos Pan-Africanistas. Lélia Gonzalez: Primavera para as rosas negras. Rio de 
Janeiro: Diáspora Africana, 2018. (“Por um feminismo afrolatinoamericano”).

Recebido em 7 e novembro de 2025
Aceito em 6 de janeiro de 2026

 


