IZABELA LOPES JAMAR

Especialista em Direito Penal e Processo Penal (ATAME/Brasilia). Especialista em Sistema de Justiga Criminal (UFSC).
Lattes: : http://lattes.cnpq.br/2592224885355066

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4023-0145

E-mail: izajamar@gmail.com

Resumo: O presente artigo tem o objetivo de demonstrar os vértices da violéncia de género baseado no filme Lanternas
Vermelhas. Nesse estudo procuramos compor o problema através da andlise de diversos fatores que influenciam
diretamente a violéncia contra a mulher e as relagbes de poder nas quais estdo envolvidos trés esposas e o marido.
Trata-se de uma pesquisa que utiliza a abordagem qualitativa, com método documental/bibliogrdfico da obra de
Heleieth Saffioti e da andlise critico-cinematogrdfica do filme citado feita através da etnografia de tela, que descreve
a complexidade das relagdes de poder entre os géneros. A estética cinematogrdfica permitiu-nos verificar a existéncia
da assimetria entre os homens e mulheres, a divisdo rigida entre o publico e o privado e a submisséo das mulheres
frente ao poderio do “senhor”. Restou evidente as conseqiiéncias emocionais e sociais que advém paras as personagens,
estabelecendo-se por fim, um paralelo com a realidade de uma quantidade significativa de relacionamentos conjugais
na sociedade moderna.

Palavras-chave: Género. Cinema. Lanternas Vermelhas. Relagbes de poder. Violéncias

Abstract: This article aims to demonstrate the vertices of gender violence based on the film Red Lanterns. In this study
we sought to compose the problem through the analysis of several factors that directly influence violence against women
and the power relations in which three wives and the husband are involved. This is research that uses a qualitative
approach, with a documentary/bibliographic method and critical-cinematic analysis in order to describe the complexity
of a given problem and analyze the interaction of certain variables in relation to the object under study. The devaluation
of women as a feminine identity and the belief in their sexual and intellectual inferiority result, consequently, from a
definition of socially assigned functions and roles, establishing the dichotomies of man/woman, strong/weak, rational/
emotional, public/private, all of this has a framework in patriarchy. Cinematic aesthetics allowed us to verify the existence
of asymmetry between genders, the rigid division between public and private and the submission of women to the power
of the “lord”. The emotional and social consequences that come to the characters became evident, ultimately establishing
a parallel with the reality of a significant number of marital relationships in modern society.

Keywords: Genre. Cinema. Red Lanterns. Power relations. Violence




101

Humanidades

Inovacao

Introdugao

A criagdo social dos géneros se tornou um fator de separagdo e refor¢o das diferencas e
desigualdades, atribuindo a mulher os papéis de esposa, mae, organizadora do lar, além do fragil e
sentimental e, ao homem, o de provedor, trabalhador destinado ao espaco publico, forte, racional.
A dicotomia masculino/feminino legitima uma série de outras dicotomias como forte/fraco, ativo/
passivo, racional/emotivo e reforca as diferengas do instrumental simbdlico que é o género.

Nesse estudo procuramos compor o problema através da analise de diversos fatores que
influenciam diretamente a violéncia contra a mulher e pela etnografia de tela do filme Lanternas
Vermelhas, producdo de 1991, dirigida pelo chinés Zhang Yimou, acreditando que a obra nos servira
de emblema para que possamos refletir sobre as relagdes de género. A histdria é baseada no livro
Esposas e Concubinas, de Su Tong, ambientada na China, nos anos 1920. A analise descrita nesse
trabalho demonstrou a criagdo e definicdo nos papéis de género, as relagdes de poder e dominagéo
entre homens e mulheres e a relegitimagdo das ideologias do patriarcado. Assim, esta pesquisa
mostra-se relevante por sintetizar seus principais pensamentos sobre o assunto, respondendo-
se a seguinte pergunta de pesquisa: como se da as relagdes de poder entre géneros e os valores
patriarcalistas no filme Lanternas Vermelhas?

A distribuicdo de papéis atribuidos as mulheres e aos homens se revela na estrutura familiar,
assim como nos mecanismos de controle e tutela social, ainda mais quando este se torna um reflexo
das aspiragOes da sociedade e determinagao de comportamentos.

O género pressupde a existéncia do masculino e do feminino designando categorias sociais:
uma integrada por homens e outra composta por mulheres. O género é ainda um processo de
representacdo da realidade socialmente construida. Dentro dessa concepcdo dos papéis do
masculino e feminino uma ordem social se instaurou e a lei que passou a presidir as relacdes
humanas é o do pai na maioria das sociedades.

Partindo-se de determinados conceitos, definimos na primeira parte do trabalho as interfaces
da violéncia de género, como ela se apresenta suas dinamicas e formas. Deve ser considerado ainda
que a violéncia contra a mulher ocorre dentro das relagdes intra-familiares..

Na segunda parte do trabalho, fazemos uma analise do filme e como ele reproduz todas
as violéncias, desde a psicoldgica até o feminicidio, como reafirmagdo do poder do homem sobre
a mulher, como as esposas e concubinas reproduzem e relegitimam o poder patriarcal entre si, e
como o espaco doméstico, como sendo o espaco da mulher se converte em espaco privado tendo
o domicilio como locus privilegiado para todas as violéncias. Ao final, apontamos, nas considera¢Ges
finais, o entrelagamento entre a teoria da autora e vivéncia do filme.

A dinamica da violéncia de género: a (re)producao das relagdes do
poder patriarcal

A sociedade se estrutura sobre trés eixos principais: género, raca/etnia e classe social. E
certo que se entrelacam ndo permitindo analises distintas, porém o momento histdrico é que vai
determinar qual dessas categorias estara em voga. O género pressupde a existéncia do masculino
e do feminino designando categorias sociais: uma integrada por homens e outra composta por
mulheres.

Podemos dizer que o género é um elemento constitutivo das relagdes sociais baseadas em
diferencgas percebidas entre os sexos e género é uma maneira primordial de significar relagées de
poder. (Safiotti: 1999, pag. 143)

O género é ainda uma categoria imposta e tem origens exclusivamente sociais, resulta
de construgdes sociais fruto de uma interpretacdo do papel atribuido aos sexos e das diferencas
sexuais. O género é ainda um processo de representagdo da realidade socialmente construida.

Dentro desse contexto das relagdes de género, ndo se pode admitir um poder absolutamente
masculino. O contingente feminino também participa das relagées de poder, impondo ora em
maior, ora em menor escala suas forca e vontade.Todavia, o género, assim como a classe e a raga/
etnia, faz parte de um discurso com interesses inconcilidveis e antagonicos.

Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026




102

Humanidades

Inovacao

Sendo o género um processo de representacdo, homens e mulheres atuam dentro de
determinado espago, representando papéis préprios, dentro de varios discursos e ainda reforcando
as dicotomias historico-culturais atribuidas aos sexos( forte/fraco, emocional/racional, privado/
publico).

Dentro dessa concepgao dos papéis do masculino e feminino uma ordem social se instaurou
ealei que passou a presidir as relagdes humanas é o do pai na maioria das sociedades. Se temos o
poder do homem, pois quem faz a lei ndo precisa obedecé-la, se as regras elaboradas pelo homem
devem ser obedecidas pelas mulheres, ndo hd, pois como negar a ordem patriarcal iniciando-se ai
um processo de transgressao do feminino quando as mulheres comegam a ocupar os espagos antes
destinados aos homens e ainda lutam pelo exercicio do poder querendo levar os seus valores e suas
vivéncias.

Os estudos histdrico-antropolégico tem se encarregado de demonstrar que as mulheres,
salvo rarissimas excegles, sdo consideradas “cidadds de segunda classe no mundo dos homens”
(Azevedo:1985, pag. 46). A maioria das experiéncias sociais demonstram que as mulheres sdo seres
inferiores sob o ponto de vista bioldgico e que sua existéncia esta interligada a existéncia masculina,
reduzindo a condi¢do feminina de seres para e dos homens, tornando a existéncia feminina relativa,
dependente e privada de autonomia.

E a partir dessa dindmica da conformidade com os papéis atribuidos aos sexos e com
a condicdo de inferioridade em relagdo ao sexo masculino que se instaura a primeiro vértice da
violéncia de género: a forma como se organizam as relagdes entre homens e mulheres dentro da
sociedade.

Essa violéncia se apresenta de inimeras formas desde as mais sutis, como a ironia, até o
homicidio. A violéncia contra a mulher integra, de forma intima, a organizagdo social do género nas
sociedades.

Dentro do universo semantico, a palavra violéncia pode adotar dois niveis de discurso sobre
a questdo da violéncia contra a mulher : o discurso erudito e o senso comum. O primeiro, concebe
a violéncia como sendo um processo que permeia o sistema, um estado da sociedade. O segundo,
0 senso comum concebe a violéncia como “briga, agressao ou conflito visualizando dois seres em
luta ou agdo fisica ou ainda como sendo um resultante entre fortes e fracos”. (Op.Cit: 1999, pag. 16)

Pode ainda a violéncia significar condigbes que privam, exploram e oprimem os outros
e que, conseqientemente, obstruem seu desenvolvimento. Esses atos podem ocorrer a nivel
interpessoal, institucional e societario. No nivel interpessoal, o qual abordaremos ao longo deste
trabalho, os individuos podem agir violentamente uns para com os outros, usando meios fisicos e
psicolégicos. (Op cit: 1999, pag. 17)

E evidente que essa violéncia interpessoal resulta de uma violéncia estrutural, que seriam as
violéncias institucional e societaria, e podemos denomina-la ainda de violéncia pessoal sendo esta
violéncia um refor¢o, uma reprodugdo da violéncia estrutural.

A violéncia interpessoal também é tida como um fenémeno de varias determinagdes que
sofre a influéncia de inimeros fatores que ndo podem ser ignorados para que seja compreendido
em sua plenitude. Definiremos violéncia como sendo, ainda, uma relagdo de for¢a, de dominagdo
de um pdlo e pela coisificagdo do outro, pela exploragdo e opressao.

E necessario definir o campo semantico do conceito de violéncia contra a mulher, como
sendo a expressao maior da violéncia de género, e como forma especifica de violéncia interpessoal
perpetrada pelo homem contra a mulher. No entender de Maria Amélia de Azevedo:

A violéncia pode ser perpetrada como um fim em si
(violéncia expressiva) ou como mecanismo para forcar a
mulher a submeter-se as imposi¢cdes do homem (violéncia
instrumental). A violéncia expressiva geralmente constitui o
que denominamos abuso sexual. A violéncia instrumental
costuma abranger o que conhecemos como abuso fisico — ou
espancamento de mulheres- e abuso psicoldgico — ou perversa
dogura, embora esses também possam ser exercidos com um
fim em si. (Op.cit: 1999, pag. 19.)

Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026



103

Humanidades

Inovacao

Assim, podemos concluir que a violéncia contra a mulher é uma violagdo de sua liberdade,
de sua integridade, é uma agressdo ao ser humano mulher. Decorre de um conflito de interesse
entre o homem (agente/agressor) e a mulher( vitima/agredida).

A violéncia contra a mulher integra assim, a organizagdo social do género dentro das
sociedades. Os atos violentos ainda se caracterizam como expressao do do patriarcado. Dessa
forma, as relagBes entre homens e mulheres se tornam relagdes antagOnicas de poder e essa
ideologia acaba legitimando um discurso de dominagdo e de subordinagao.

Para Heleieth I.B. Saffioti:

Através da inversdo provocada pela ideologia de género e
de violéncias factuais nos campos emocional, fisico e sexual,
a mulher aparece como consentindo com sua subordinacéo,
enquanto categoria social, a umja outra categoria social
constituida por homens. O problema, portanto, ndo se pde
ao nivel do individuo, mas de toda uma categoria de género.
O consentimento ndo representa sendo a aparéncia do
fenémeno, na medida em que a consciéncia das dominadas
é distinta da consciéncia dos dominantes. Esta assimetria
ndo autoriza nenhum cientista a falar em consentimento
das mulheres com sua dominagdo pelos homens. As duas
categorias de género falam a partir de posicGes hierarquicas
e antagonicas, ao passo que o conceito de consentimento
presume que os co-participes falem a partir da mesma
posi¢do ou de posicGes iguais. Portadoras de uma consciéncia
de dominacdo, as mulheres ndo possuem conhecimento
para decidir: elas cedem diante das ameacas de violéncias
concretas” (Saffioti, Heleieth 1.B; Munhoz-Vargas: 1994,
pag.155/156.)

O patriarcado, que tem relagdo com os modos de producdo mais conhecidos (escravocrata,
feudal e capitalista) € também tido como célula-mater da sociedade e tem se reafirmado ao longo
da historia e da tradigdo judaico-crista. (Op cit: 1985, pag. 57)

O patriarcado pode ser definido como sendo um fundamento da familia nuclear que, por sua
vez, € uma instituicdo natural, tendo por principios a monogamia, a fragilidade do sexo feminino, a
reproducdo para garantia de determinados modos de producdo e a permanéncia do matrimonio,
no que diz respeito a durabilidade da unido e a harmonia. Todas essas caracteristicas se revelam
como fonte de dominagdo dentro da ideologia patriarcal.

Para Maria Amélia de Azevedo,

A familia patriarcal é o I6cus privilegiado de dominagdo de
um sexo sobre o outro e de uma geragio sobre outra. E uma
instituicdo androcéntrica e adultocéntrica assentada num
padrdo hierdrquico de relagOes inter-sexuais e intergeracionais
que exige submissdo e obediéncia da mulher e filhos ao dono
da casa, de quem sdo alids, propriedade com direito de
exclusividade.” ( Op.cit, pag. 58)

Assim, o patriarcado se revela como sendo uma ideologia conflitiva tendo em vist que um jogo
de interesses entre os sexos se desenvolverd e a solucdo desses conflitos e interesses antagbnicos
se dara por meio da dominagdo oculta (violéncia simbdlica) ou explicita (violéncia fisica).

Portanto, diante da socializacdo das mulheres e da definicdo e atribuicdo de seus papeis
(m3e, reprodutora, fragil, vitima), eis que a violéncia enquanto modalidade material de controle
social e da repressdo exercida através de formas “ideacionais” de socializagdo (Op Cit. Pag.154),
melhor dizendo domesticacdo das mulheres, podemos afirmar seguramente que a violéncia fisica
contra a mulher é um desdobramento da violéncia patriarcal.)

Deve ser considerado ainda, que é dentro das relagbes intra-familiares que se exerce a
violéncia contra a mulher como forma de reafirmacdo do poder do homem e do controle social
em razao da delimita¢do do espaco privado como sendo o espaco da mulher, que se converte em

Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026



104

Humanidades

Inovacao

espago domeéstico, tendo o domicilio como locus privilegiado.

Assim, como o espago publico é eminentemente masculino e o espago privado ou doméstico
é destinado sécio-culturalmente as mulheres, apesar da emancipagdo feminina, das conquistas
sociais, da crescente participacdo no mercado de trabalho, da revolugdo sexual, da luta pelo
reconhecimento como pessoa humana, e como elas continuam circunscritas ao meio familiar, este
espaco sera o palco para as mais variadas formas de violéncia que, em via de regra, sdo cometidos
por maridos, namorados, companheiros, pais, padrastos, irmaos, primos e até amantes.

Segundo Marlise Vinagre Silva:

No caso de violéncia fisica contra a mulher, esta nada mais
é do que a materializacdo exacerbada de uma situacdo de
violéncia anterior constituinte da relagdo entre os sexos. A
relacdo entre homens e mulheres se fundamenta no controle
mutuo, mecanismo necessario a preservacao de felicidade, no
ciime, que sustenta a idéia da posse (inclusive do corpo da
mulher), na autoridade que garante a supremacia masculina,
e que é reforcada pela propria mulher, quando, por exemplo,
na condi¢cdo de mde, invoca a autoridade do companheiro,
quando se trata de corrigir os filhos. (Silva: 1992, pag. 66.)

O fendmeno da violéncia de género ultrapassa as fronteiras de classe social e de raca/etnia.
E evidente que as camadas menos favorecidas da sociedade est3o mais expostas e representam
a maioria esmagadora das ocorréncias nas delegacias. O que ndo quer dizer que as mulheres das
camadas mais abastadas ndo sofram violéncia. O que ocorre, na verdade, é uma ocultacdo da
violéncia doméstica em virtude do status social, politico, econdmico e da disposi¢do de recursos a
fim de manipular os dados estatisticos.

A violéncia contra a mulher deriva de relacdes de género de carater hierdrquico, dado que
violéncia pressupde opressao, subordinagdo, dominagdo. Parte de um conflito de interesses entre
opressores e oprimidos. E um desdobramento das relacdes sociais hierarquicas de dominancia e
subalternidade.

Na verdade, a violéncia de género contra a mulher é de natureza especifica que demonstra
a participagao desigual e diferenciada de homens e mulheres na sociedade, é uma decorréncia dos
papéis sociais atribuidos a homens(publico, forte, provedor) e mulheres(privado, fragil, reprodutora)
que legitima as relagdes de poder entre os sexos (re)legitima as desigualdades e impdes um padrao
relacional sexual hierarquico.

Género, cinema, esposas e concubinas: as relacdoes de poder
patriarcalistas em Lanternas Vermelhas

O cinema sempre se disp0s a apresentar temas complexos da sociedade. Muitas vezes,
ele se aliou a Literatura para se inspirar e criar filmes que se tornaram inesqueciveis na histdria
da humanidade moderna. Tanto o cinema quanto a literatura sdo duas formas de expressao
artisticas distintas, mas que sempre tiveram, ao longo dos anos, uma relacdo bastante interligada,
influenciando-se, sendo base de inspiracdo mutua e promovendo formas diversas de contar uma
histdria, ou provocar alguma reflexdo, ou emogdo nos individuos.

Foi esse encontro que consagrou tanto a obra do escritor Tong Zhonggui, mais conhecido
como Su Tong, e do cineasta Zhang Yimou. A partir da obra premiada de Su Tong “Wives and
Concubines” (Esposas e Concubinas — 1990), ainda ndo traduzida para o portugués, que Zhang
Yimou a realizou um de seus maiores trabalhos “Raise The Red Latern” (Lanternas Vermelhas —
1991).1

Su Tong, e Zhang Yimou acabaram por dividir o mesmo interesse de observar e pensar a
sociedade chinesa através da perspectiva de seu publico feminino e de mostrar uma sociedade
semifeudal da década de 1920 na China e as relagbes decorrentes dentro do casamento onde

1 Idem; https://www.planocritico.com/critica-lanternas-vermelhas/
Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026




105

Humanidades

Inovacao

o marido, chamado de Senhor, se relacionava com suas esposas e concubinas e como elas se
relacionavam entre si.

O cineasta inicia o filme com Songlian? (personagem principal) centralizada num didlogo
com sua madrasta e, ao ser avisada por ela que se casar com um homem rico seria somente uma
concubina, a filha responde: “ndo é este o destino de toda mulher?”. Essa frase de impacto jd é o
prenuncio do que estd por vir. A partir disso, a histdria se desenrola dentro de relagdes complexas
e de opress3o.

Songlian é uma jovem estudante universitdria de 19 anos que, apds o falecimento de seu pai
e daimpossibilidade da familia bancar seus estudos, acaba se casando com um homem rico referido
apenas como “Senhor”. Ela foi obrigada a abandonar os estudos e a casar-se para salvar a familia
da faléncia financeira. Em termos aparentes, Songliang tem conhecimentos e impetuosidade
suficientes para enfrentar a situagdo de opressao a que ela e as outras esposas estdao submetidas.

Ela dispensa o transporte nupcial e a serviddo dos trabalhadores da casa, pois ela chega
carregando sua mala, ja numa postura de independéncia e altivez, tenta se aproximar da empregada
que lhe foi destinada, Yan’er, e quando anuncia ser a quarta esposa percebe a hostilidade por parte
da mesma, que acreditava que seria promovida ao status de esposa, e a partir dali, Songlian passa
a se relacionar com ela de forma assimétrica- dentro de uma relagdo de poder senhora- escrava.

O filme se inicia no Verdo da China com Songlian se destinando a casa de seu futuro esposo.
Logo que chega na casa, Songlian pergunta ao empregado que a recebeu o porqué de tantas
lanternas vermelhas o que de pronto ele responde: “ é pela sua chegada”. Entdao podemos perceber,
ao longo do filme que aquelas lanternas vermelhas simbolizam um status conjugal dentro daquele
ambiente cheio de esposas que vivem a disputar a aten¢do do Senhor.

Figura 1. Lanternas vermelhas na faixada dos aposentos de Songlian

Fonte: YIMOU, Zhang. (1991)

A arquitetura de um lugar diz tudo sobre ele. A casa do “Senhor” mais parece uma prisdo
onde ele mantém suas esposas e concubinas como prisioneiras das suas vontades, escravas dos
seus desejos e servicais do seu bel prazer. A sua fala na noite de nupcias, logo no inicio do filme ja
define qual o sentido da esposa dentro do relacionamento : ela sé serve para sua satisfagdo sexual
e para ser objeto de seu prazer lascivo. “ Os pés de uma mulher sdo muito importantes. Quando
estdo confortaveis ela é saudavel, é mais disposta a servir seu marido.”

As sociedades nunca foram igualitarias do ponto de vista do género. Geralmente, sdo
marcadamente patriarcais e as diferencas existentes entre homens e mulheres sdo convertidas
em desigualdades em detrimento do género feminino. Os estudos historico-antropoldgico tem se
encarregado de demonstrar que as mulheres, salvo rarissimas exce¢ées, sdo consideradas “cidadas
de segunda classe no mundo dos homens”.

Durante o filme, outro fato que se torna relevante é a disputa entre as esposas pela atengdo
do “Senhor”. Songlian teve sua noite de nlpcias interrompida pela terceira esposa, Meshian, pois

2 Gong Li é a atriz que interpreta Songlian
Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026



106

Humanidades

Inovacao

segundo os empregados essa estaria doente, o que fez com que o Senhor largasse aquela e fosse
passar a noite essa. Tudo gira em torno o “Senhor”! As esposas era imposto que convivessem como
irmas, se tratassem como tal, que fossem cordiais, educadas, tudo para ndo desagrada-lo, para o
bom andamento da casa e de suas fungdes.

As relagOes de parentesco é que determinam a estrutura familiar padrao definindo o papel
da mulher de organizadora do lar, do seu papel natural na reprodugdo da espécie e no cuidado dos
filhos gerenciadora do espago privado, enquanto ao homem é destinado o espago publico. O fato
de o universo feminino estar ligado intimamente ao universo masculino em fungdo dependente
colocou a mulher em desvantagem e acirrou as relagdes assimétricas e de poder entre géneros,
fazendo com que os homens tratassem as mulheres de forma inferior do ponto de vista sexual e
intelectual, objetificando-as, assim como demonstrado no filme.

Para que consigam as lanternas em frente a sua casa, as mulheres, com exce¢do da primeira
esposa, realizam agdes no sentido de boicotar umas as outras, sempre visando a atengdo do
Senhor e os beneficios de uma noite com ele. Isso gera a rivalidade anteriormente citada, mas que
ocorre somente por conta da imposi¢ao de tradigdes patriarcais. Passados de gera¢do em geragao,
os costumes da familia, que refletem os da sociedade chinesa da época, sdo tratados como o que
ha de mais importante e qualquer pessoa que se oponha a eles caird em desonra absoluta. Essa
organizac¢do secular, constantemente reverenciada pela familia ao longo da obra cinematografica,
cria uma pressdo gigante sobre Songlian e todas as outras esposas, que véem sua sobrevivéncia
atrelada aquilo. Por mais que pudessem detestar aquela situagdo, como poderiam viver apds se
tornarem financeiramente dependentes do patriarca??

Exemplo disso ¢ a utilizagdo do conceito de dominacdo/ violéncia simbdlica formulado
por Bourdieu que Heleieth Saffioti se utiliza em alguns de seus textos sobre Violénca de Género.
Influenciado pelas correntes do pensamento pds-moderno no qual estava inserido (construindo e
desconstruindo suas perspectivas), ao refletir sobre outras maneiras de pensar, Bourdieu defende
um amplo questionamento de conceitos caros a seu campo como dominagdo masculina na qual se
funda a divisdo social do trabalho, na visdo androcéntrica como a for¢a da ordem masculina e as
representagGes de dominagdo com que operamos e 0s usos que fazemos de sua construgdo.

No outono o filme tem um desenrolar que trata de varias camadas. Vamos tratar na ordem
de inquietagdo a partir do toque da flauta. Numa certa manha, Songlian ouve o tocar de uma
flauta. Encantada pela musica, ela procura saber quem é o flautista e descobre que é o filho de
seu marido com a primeira esposa, Feipu. Ao chegar na torre onde o rapaz se encontrava, ele a
interceptou com a seguinte pergunta : “€ vocé a Songlian? A abordagem soou um tanto intimista e
aincomodou, no que ela prontamente respondeu: “ vocé ndo deveria me chamar pelo nome e sim
de quarta senhora!” Assim que travaram esse pequeno dialogo, ele é interrompido pela matriarca,
e sai correndo para atender sua mae.

Assim que chega no quarto, Songlian vai procurar por sua flauta que herdou de seu pai.
N3do a encontrando chama Yan'er, acreditando que ela havia mexido em suas coisas, e pergunta
a ela: “ vocé viu uma flauta dentro da minha bagagem?” Yan”er responde o seguinte: “Flauta?
S6 homens tocam flautas. Esse didlogo reafirma a dicotomia dos papéis estabelecidos entre os
géneros, reforcando as dicotomias histérico-culturais atribuidas aos sexos(forte/fraco, emocional/
racional, privado/publico). Depois ela descobre que o Senhor havia queimado, acreditando que
Songlian a havia ganhado a flauta de algum rapaz da faculdade para que ela ndo se dispersasse dos
afazeres domésticos. Claramente uma violéncia patrimonial, definida nos dias atuais.

Diante dessa organiza¢ao familiar, se estabelecem as posi¢des, os interesses, o poder e as
violéncias. As relagGes vao se pautar, sobretudo, nas posi¢des estruturais e no interesse. A partir
dai o dominio de uma categoria sobre a outra é inevitdvel na medida da forca que essas utilizam
para concretizarem seus interesses pelo poder. Trata-se entdo de um fenémeno mais forte que
a dominagdo, qual seja a hegemonia. Assim, em se tratando da categoria género, ndo podemos
perder de vista que os homens fazem parte de uma categoria hegemonica em relagdo as mulheres
e que a violéncia resulta da relegitimagdo das relagdes de forga e de poder.

E vélido destacar também as questdes de classe no filme. Enquanto vemos todas as esposas

3 RODRIGO PEREIRA. 21 de fevereiro de 2021. https://www.planocritico.com/critica-lanternas-vermelhas/
Acesso em 26 Fev 2024
Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026




107

Humanidades

Inovacao

submissas a figura do Senhor, que nunca tem seu rosto mostrado em detalhes justamente para
ndo individualizar o opressor e demarca-lo como a figura masculina em totalidade, também
testemunhamos a opressdo sofrida pela classe trabalhadora, representada por mulheres e homens
servigais. As mesmas mulheres que existem simplesmente para satisfazer ao Senhor, oprimem
outras mulheres que ndo ocupam uma posi¢ao social mais alta. Ainda que fiqgue em segundo plano,
mostra que as opressdes de classe encontram-se acima das de género, visto que as mulheres
oprimidas com melhor colocagdo social também tinham poder para oprimir homens e mulheres
socialmente inferiores.*

Dentro desse contexto das relagdes de género, ndo se pode admitir um poder absolutamente
masculino. O contingente feminino também participa das relagées de poder, impondo ora em
maior, ora em menor escala suas forca e vontade. Todavia, o género, assim como a classe e a raca/
etnia, faz parte de um discurso com interesses inconcilidveis e antagonicos.

Meshian e Songlian estreitam uma relagdo de amizade a partir de um convite da terceira
esposa para um jogo de mahjong®. No didlogo travado no dia do jogo, onde Meshian e Songlian
jogavam com o médico da familia e mais um amigo o médico, Dr. Gao diz: “Ela foi uma estrela,
ninguém pode esquecer seu passado”. Nesse mesmo dia, Songlian descobre que Meshian tem um
caso extra-conjugal com o médico e isso se torna um trunfo para ela.

A terceira esposa foi uma famosa cantora de dpera. Mesmo ela, uma artista bem sucedida,
viu-se pressionada para se casar e, em seguida, impossibilitada de deixar aquela realidade caso
assim desejasse. Sua vontade ndo tinha importancia alguma, ja que as intransigentes tradigoes ja
haviam determinado o papel feminino na sociedade muito antes dela nascer.

Porém é no inverno que as violéncias pde termo a amizade, a cordialidade e mostra
gue quem ndo sabe jogar o jogo do poder sair perdendo. Songlian anunciou uma falsa gravidez
para explorar ainda mais a sua serva Yan'er e se vingar da segunda esposa Zhuoyung, por ambas
terem feito um Vudu( feitigo) para ela. Inclusive uma pausa para essa cena: uma das cenas mais
impactantes a hora que Songlian descobre o boneco de Vudu no quarto de sua servigal, ela a agride
fisicamente a fim de descobrir quem teria escrito seu nome ja que Yan'er era analfabeta. E para se
vingar da segunda esposa, Songlian lhe corta um pedago da orelha no momento em que estava lhe
cortando os cabelos. Isso acirrou ainda mais a disputa entre Zhuoyung , Songlian e ainda fez com
que Yan'er se tornasse uma aliada da segunda esposa, abrindo caminho para a catastrofe final, pois
Yan'er descobriu que Songlian ndo estava gravida e contou para a segunda esposa, que chamou o
médico da familia e confirmou a falsa gravidez.

E é a partir daqui que as coisas comeg¢am a se degringolar. Songlian num ataque de furia
revela para todos da casa que Yan’er mantinha lanternas vermelhas em seu quarto, uma deferéncia
apenas dadas as esposas, por causa disso ela se pde numa situagao de risco ficando no patio da casa
no frio do inverno chinés, contrai uma pneumonia e morre. e isso se acirrou durante todo o filme a
situacdo de opressdo que Yan’er sofreu a levou a morte. Uma cena emblematica que demonstra
ate que ponto a violéncia psicoldgica pode chegar.

No entender de Maria Amélia Azevedo: (1999, pag. 22)

Pode ainda a violéncia significar condi¢des que privam,
exploram e oprimem os outros e que, conseqiientemente,
obstruem seu desenvolvimento. Esses atos podem ocorrer
a nivel interpessoal, institucional e societario. No nivel
interpessoal, os individuos podem agir violentamente uns
para com os outros, usando meios fisicos e psicoldgicos.

O inverno deprime, a opressao deprime, a hostilidade deprime. Songlian ja dava sinais de
gue estava odiando aquele casamento, aquela familia, aquele marido, ela ja estava carregando
a culpa pela morte de Yan’er, embora ndo quisesse assumir. Entdo resolveu beber no dia do seu
aniversario e foi justamente nesse dia que acabou revelando o segredo da sua Unica amiga/irm3,

4 |dem; https://www.planocritico.com/critica-lanternas-vermelhas/
5 Mahjong (mah jongg, majiang, majongue, majong, ma-jong)[1] é um jogo de mesa de origem chinesa que foi
exportado, a partir de 1920, para o resto do mundo e principalmente para o ocidente. E composto de 144 pegas,
chamadas comumente de “pedras”
6 Idem; https://www.planocritico.com/critica-lanternas-vermelhas/

Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026




108

Humanidades

Inovacao

Meshian, de que ela se encontrava com o médico. Entregou o galinheiro para a raposa, revelou
justamente pra Zhuoyung, que rapidamente se prontificou a tirar a limpo o que ouviu e flagrou a
terceira esposa em adultério. A segunda esposa providenciou o julgamento e a sentenga de morte
da terceira quando contou para o Senhor sobre o adultério, o qual a condena a morte.

Meshian é levada pelos guardas do paldcio ao quarto da torre casa dos mortos, que era de
conhecimento de Songlian, pois ela ja tinha perguntado ao Senhor para que servia aquele quarto
que ficava no telhado do da casa, tendo ele respondido que era o lugar onde algumas ancestrais
haviam falecido. Songlian vai atras seguindo para ver o que vai acontecer com a terceira esposa
que vai sendo levada numa cena de violéncia, resistindo ao caminho da morte. Meshian é colocada
dentro da casa dos mortos e passando-se uns minutos, Songlian vai até |a pra ver o que aconteceu
quando constata que sua amiga/irma havia sido assassinada.

Ao confrontar os guardas aos gritos juntamente com o Senhor, eles negaram a morte de
Meshian e afirmaram que Songlian estava louca. Passado um determinado tempo, Songlian acabou
enlouquecendo, seja da culpa que carregou por ter delatado a amiga, mesmo na situagdo de
embriaguez, seja por nao ter se encaixado naquela familia (dis)funcional e no casamento opressor.

Figuras 2, 3 e 4. Casamento da quinta esposa

N

‘._J.

Fonte: YIMOU, Zhang. (1991)

A conclusdo a que se chega é que diante da socializacdo das mulheres e da definigao
e atribuicdo de seus papeis (mae, reprodutora, fragil, vitima), eis que a violéncia enquanto
modalidade material de controle social e da repressdo exercida através de formas “ideacionais”
de socializagdo, melhor dizendo domesticacdo das mulheres, podemos afirmar seguramente que a
violéncia contra a mulher é um desdobramento da violéncia patriarcal, que leva ou a submissdo ou
ao enlouquecimento ou 4 morte.

O caminho percorrido até aqui procurou demonstrar que a violéncia de género, mais
especificamente, a violéncia contra a mulher, decorres da relegitimagdo das relagbes do poder
patriarcal.

Nesse estudo procuramos compor o problema através da andlise de diversos fatores que
influenciam diretamente as relagGes de poder entre géneros e patriarcalistas no filme Lanternas
Vermelhas, producdo de Zhang Yimou baseado na obra de Su Tong, Esposas e Concubinas. Eles

Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026



109

Humanidades

Inovacao

acabaram por dividir o mesmo interesse de observar e pensar a sociedade chinesa semifeudal da
década de 1920. A analise descrita nesse trabalho demonstrou a cria¢do e definicdo nos papéis
de género, as relagdes de poder e dominagdo entre homens e mulheres e a relegitimagdo das
ideologias do patriarcado.

Partindo-se do paradigma do género e da andlise das profundas mudangas que marcaram
o campo das relagdes sociais, principalmente em relagdo ao direito, mudangas orientadas na
redefinicdo dos papéis exercidos por homens e mulheres dentro da sociedade encontramos
a distingdo a criacdo do género como social, uma vez que o conceito sexo esta ligado a fungdo
bioldgica, concluimos que o direito € masculino, que as regras que impde as relagdes sociais sdo
masculinas. A dicotomia masculino/feminino, legitima uma série de outras dicotomias como forte/
fraco, ativo/passivo, racional/emotivo e reforca as diferencas do instrumental simbdlico que é o
género.

Ao longo do filme, nota-se que a distribui¢do de papéis atribuidos as mulheres e aos homens
se revela na estrutura social, assim como nos mecanismos de controle, ainda mais quando este se
torna um reflexo das aspirages da sociedade e determinagdo de comportamentos, inclusive nas
relagdes conjugais e familiares.

A criagdo social dos géneros se tornou um fator de separagdo e reforgo das diferengas e
desigualdades, atribuindo a mulher os papéis de esposa, mae, organizadora do lar, além do fragil e
sentimental e, ao homem, o de provedor, trabalhador destinado ao espago publico, forte, racional .

Na obra cinematografica presenciamos o género como um processo de representagdo da
realidade socialmente construida. Dentro dessa concepgdo dos papéis do masculino e feminino
uma ordem social se instaurou e passou a presidir as relagdes humanas. Su Tong e Zhang Yimou
focaram nas relagbes decorrentes dentro do casamento onde o marido, chamado de senhor, se
relacionava com suas esposas e concubinas e como elas se relacionavam entre si. Geralmente, sdo
marcadamente patriarcais as diferengas existentes entre homens e mulheres sdo convertidas em
desigualdades em detrimento do género feminino. Podemos dizer que as sociedades nunca foram
igualitdrias do ponto de vista do género

Ao longo de todo o trabalho tentamos demonstrar como a violéncia contra a mulher integra,
de forma intima, a organizagdo social do género nas sociedades. Dentro do universo semantico, a
palavra violéncia pode adotar dois niveis de discurso sobre a questdo da violéncia contra a mulher:
o discurso erudito e o senso comum. No primeiro quer dizer algo que faz parte do sistema, no
segundo da a ideia de agressdo, luta, conflito e isso vem bem detalhado no dia-a-dia das mulheres
desse grupo familiar. Vemos as questdes da submissdo feminina e das tradi¢des como o foco de
Yimou em Lanternas Vermelhas. Ao abordar a realidade daquela familia, ele mostra como temas
que sdo passados de geragdo em geragdo sem questionamento algum transformam em verdadeiro
inferno a vida de praticamente todas as pessoas envolvidas.

Diante de todas essas considera¢bes, definimos o campo semantico do conceito de
violéncia contra a mulher, como sendo a expressao das relagdes de poder entre géneros, e como
forma especifica de violéncia interpessoal perpetrada pelo homem contra a mulher. No filme fica
evidente que toda violéncia praticada, Songlian contra Yan’er, nas crises surgidas entre as esposas
ou quando é descoberta a traicdo da terceira esposa e, fatalmente no seu feminicidio. O esposo
demonstra nessas situagdes que é ele que possui o comando, que legisla e que pune, segundo suas
conveniéncias. Sempre as mulheres estdo no dominio do masculino agindo segundo suas vontades
e submetidas a sua lei.

E essa violéncia interpessoal que resulta de uma violéncia estrutural, que seriam as
violéncias institucional e societdria, denominada ainda de violéncia pessoal sendo esta violéncia
um reforgo, uma reproducdo da violéncia estrutural, o arcabouco da problematica da violéncia
de género. Essa violéncia que pressupde opressdo ocorre geralmente dentro das relagdes intra-
familiares como forma de reafirmagao, relegitimagdo do poder do homem e do controle social em
razdo da delimitacdo dos papéis socio- antropoldgico-culturais atribuidos as mulheres.

Os atos violentos ainda se caracterizam como expressao do patriarcado, eis que conforme
visto anteriormente, essas ideologias reforgam e reproduzem as diferencas e as desigualdades entre
os géneros fruto de uma organizagdo social preconceituosa e anti-democratica que ndo reconhece
a mulher como pessoas humana, sujeita de direitos e garantias.

Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026



110

Humanidades

Inovacao

Referéncias

AZEVEDO, Maria Amélia de. Mulheres espancadas: a violéncia denunciada. Sdo Paulo: Cortez, 1985.

HEILBORN, Maria Luiza. Corpo sexualidade e género. In: Feminino e Masculino: igualdade e
diferenca na justica. DORA. Denise Dourado, (Org). Porto Alegre: Sulina.

MACHADO, Liliane. A Desigualdade é Vermelha? Comunica¢do e Informagdo, Goiania, 2011.
Disponivel em: http://dx.doi.org/10.5216/cei.v14i2.22451 Acesso em 26 Fev 2024

PEREIRA, Rodrigo. Critica | Lanternas Vermelhas. Plano Critico. 21 de fevereiro de 2021. Disponivel
em: https://www.planocritico.com/critica-lanternas-vermelhas/ Acesso em: 26 Fev 2024

SAFFIQTI, Heleieth I.B. Violéncia de género no Brasil contemporaneo. In: Mulher brasileira é assim.
SAFFIQOTI, Heleieth 1.B; MUNHOZ-VARGAS, Monica (Org). Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 1994.

SAFFIOTI, Heleieth 1.B. Contribui¢des feministas para o estudo da violéncia de género. Cadernos
Pagu, Campinas, SP, n. 16, p. 115-136, 2016. Disponivel em https://www.scielo.br/i/cpa/a/
gMVxYcbKMSHNHNLrgwYhkL. Acesso em 24 Fev 2024

SAFFIOTI, Heleieth I.B. O estatuto tedrico da violéncia de género. In: Violéncias em tempo de
globalizagdo. SANTOS, José Vicente Tavares dos. (Org). Sdo Paulo: Hucitec, 1999.

SILVA, Marlise Vinagre. Violéncia contra a mulher: quem mete a colher. Sdo Paulo: Cortez, 1992.

YIMOU, Zhang. Lanternas Vermelhas. Cannes Home Video, S.P, 1991

Recebido em 7 e novembro de 2025
Aceito em 6 de janeiro de 2026

Revista Humanidades e Inovagdo - ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026



