
Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026

Resumo:  As desigualdades de gênero têm sido uma constante ao longo da história, com avanços limitados que, 
atualmente, buscam aumentar a presença feminina na sociedade. No cinema e na teledramaturgia, as mulheres 
frequentemente ocupam papéis que refletem objetificação e subordinação em relação aos homens. Embora a 
representação feminina tenha se ampliado, persistem barreiras que evidenciam desigualdades de gênero e étnico-raciais. 
Esta pesquisa teve como objetivo analisar a igualdade de gênero nas telas como um meio de promover a representação 
social feminina e os direitos humanos. Através de uma revisão integrativa da literatura, foram examinados estudos, 
obras e filmes relevantes. Os resultados indicam que, apesar do aumento da visibilidade feminina, ainda existem marcas 
que perpetuam a desigualdade de gênero, especialmente influenciadas por questões raciais. Conclui-se que a aparente 
evolução na representação feminina no cinema contemporâneo esconde um viés decolonial que demanda esforços 
adicionais para garantir uma verdadeira equidade de gênero nas narrativas.

Palavras-chave: Cinema. Direitos Humanos. Gênero. Igualdade.
 
Abstract: Gender inequalities have historically shaped asymmetrical periods, with only modest advancements that 
currently enhance women’s roles in society. In television and film, female characters have often been portrayed through 
lenses of objectification and subordination, creating an imbalance with their male counterparts. Nowadays, while 
female representation on screen has increased, significant limitations still highlight persistent gender inequalities, 
alongside evident ethnic-racial disparities. This research aimed to explore gender equality as a means to promote female 
social representation in alignment with human rights. Employing an integrative literature review methodology, the 
study drew on findings from various scientific studies, literary works, and films relevant to the topic. The qualitative 
research, characterized by a descriptive approach, revealed that although female representation in cinema is expanding, 
entrenched patterns continue to perpetuate gender inequality, particularly influenced by ethnic-racial factors. This 
inequality infringes upon the fundamental human right to equality, necessitating further efforts to achieve true gender 
parity in screen representation.

Keywords: Cinema. Human rights. Gender. Equality.

LEANDRO DA SILVA LIMA
 Mestrando em Sociologia pelo programa PPGS da Universidade Federal de Goiás (UFG) 

Lattes http://lattes.cnpq.br/6271697469717174
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4713-0764

E-mail leandrolima2@discente.ufg

GENDER EQUALITY ON SCREEN: SOCIAL REPRESENTATION 
AND HUMAN RIGHTS IN VOGUE

IGUALDADE DE GÊNERO EM TELA: REPRESENTAÇÃO 
SOCIAL E DIREITOS HUMANOS EM VOGA



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202691

Introdução

Historicamente, o desequilíbrio das representações sociais entre homens e mulheres é fruto 
das desigualdades de gênero construídas a partir do culturalismo do patriarcado. Birolli (2018) 
menciona que a história das sociedades foi demarcada pela supremacia do gênero masculino, 
limitada pelo fator biológico, sucumbindo as mulheres aos papéis de subserviência e inferioridade, 
objetificando-as. Os desequilíbrios destas relações sociais estimularam uma série de prejuízos para 
a figura feminina, limitando as expressões das suas participações sociais.

De acordo com Bordo (1997), o corpo foi historicamente programado para reproduzir 
uma feminilidade ensaiada, centrada em um papel preliminarmente determinado como um 
comportamento aceitável para a representação feminina em sociedade. Nuances diferentes são 
dadas a estes papéis de acordo com cada cultura social na qual as mulheres encontrem-se inseridas, 
modeladas por questões éticas e morais que foram construídas a partir de um olhar dicotômico que 
ainda reproduz assimetrias entre o gênero social.

No atual momento social, a participação feminina alcança espaços que antes eram 
inatingíveis, principalmente na teledramaturgia e no cinema. Kamita (2017) cita, no entanto, 
que o espaço dado para a figura feminina no cinema deve ser analisado sob o ponto de vista da 
equivalência e igualdade de gênero, concentrando-se não apenas na observação da estabilidade 
participativa entre homens e mulheres, mas também entre todas as nuances que se incluem nas 
perspectivas atuais de gênero. 

Ferreira (2018) aborda, por exemplo, a questão da participação feminina negra no cinema, 
observando a nuance da igualdade de gênero em tela sob a questão étnico racial. Por outro lado, 
pode-se inclinar-se esta observação para outras questões que envolvam o gênero feminino, tal como 
a transsexualidade, reconhecendo assim a mulher sob um olhar global de todas as manifestações 
feministas existentes. Cândido et al. (2021) menciona que, no cinema brasileiro, por exemplo, a 
participação de gênero é demarcada por amplas assimetrias, as quais destoam o atendimento do 
direito humano de igualdade.

Ao falar-se em decolonização do gênero, traz-se para a pauta contemporânea a proposta 
de uma nova leitura conceitual, a qual não mais se limite ao fator biológico, dadas as nuances 
alcançadas pelas evoluções do gênero, as quais diferenciam sexo e gênero (Butler, 1987). Segundo 
o pensamento de Scott (1990), o gênero evoluiu o seu conceito para abranger novas formas de 
identificação sexual, não mais se admitindo limitá-lo ao homem ou a mulher por questão de sexo, 
biológica. Desta forma, é preciso que as inclusões de gênero considerem estas novas perspectivas, 
abrangendo-as e incluindo-as. 

Butler (2003) menciona a subversão da identidade de gênero como um fator que estimula 
a manutenção das desigualdades existentes, sob um mascaramento produzido pela falsa 
consideração de equivalência participativa das representações sociais. Mascaramento esse que, 
para Grune (2017), manifesta-se nas telas do cinema, o que reproduz problema elementar, tendo 
em vista que a tela possui um incrível potencial de reeducar o social, a partir das reproduções de 
papéis que construam nova consciência de gênero. 

Sob tal perspectiva, o problema de pesquisa foi delimitado como: Quais os desafios 
contemporâneos para a promoção da igualdade de gênero na tela dos cinemas?

O objetivo geral da pesquisa se concentrou em falar sobre a igualdade de gênero em tela 
como um mecanismo de fomento da representação social feminina em satisfação dos direitos 
humanos. Para tal, predefiniu-se como objetivos específicos os seguintes: a- discorrer sobre a 
construção histórica de gênero; b- abordar o viés colonial delimitador da representação feminina; 
c- analisar o feminismo em tela, sob o ponto de vista de lutas e avanços da participação feminina 
no cinema; d- tratar sobre as demarcações contemporâneas de sucumbência da representação 
feminina em tela; e- e indicar a necessidade de igualdade de gênero em tela para fortalecimento da 
representação social feminina e aplicação do direito humano de igualdade.

Justificou-se socialmente a realização desta pesquisa pela necessidade de se levantar pautas 
que tratem de questões sobre igualdade de gênero, tendo em vista as mazelas ainda existentes em 
sociedade e que ofuscam e produzem assimetrias para a representação feminina em sociedade. 
Enquanto a justificativa científica e profissional centrou-se no reconhecimento da responsabilidade 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202692

socioprofissional de atores sociais que lidam com questões do campo na produção de conhecimentos 
que ampliem o ponto de vista sobre a temática.

Foi utilizada a metodologia de revisão integrativa da literatura para fundamentar a pesquisa 
com resultados extraídos de estudos científicos, obras literárias e filmes que abordam a temática aqui 
analisada. Esta é uma pesquisa com abordagem qualitativa, natureza básica, objetivos descritivos 
e procedimento de revisão da literatura, a qual buscou levantar resultados secundários, analisá-los 
e descrevendo-os com as respectivas indicações de autorias sob forma de revisão literária para a 
produção deste artigo final. 

O desenvolvimento da pesquisa encontra-se estruturado em cinco seções, as quais tratam 
de pontos vinculados com a construção histórica de gênero, com o viés colonial sobre gênero, 
com o feminismo em tela, com as demarcações contemporâneas que sucumbem a representação 
feminina no cinema e com a necessidade de produção de estímulos para a igualdade de gênero em 
tela. Por fim, na última seção, dispõe-se das considerações finais.

Construção histórica do gênero: educação do corpo feminino

O entendimento sobre gênero perpassou por uma construção histórica marcada pelo forte 
teor do patriarcalismo colonial (Saffioti, 2001). O patriarcalismo remonta origens históricas desde 
a pré-história, tendo fundamento centralizado nas bases cristãs e em sociedades antigas, onde 
a figura masculina era venerada pelo poderio atrelado ao falo, ao órgão genital (Scott, 1990). O 
homem sempre foi tido como uma imagem de poder, de superioridade, enquanto a mulher era 
vista pelo sexo frágil, a qual dependia diretamente da proteção do homem (Louro, 2001).

De acordo com Louro (2008), o gênero foi construído sob uma relação de desequilíbrio, ao 
homem foi concedido o papel social de supremacia, enquanto para a mulher foi fornecido o papel de 
serventia. Nessa construção dicotômica, a mulher passou a ser objetificada, servindo diretamente 
ao gênero masculino, sem qualquer traço de autonomia (Jaggar; Bordo, 1997). Para Bordo (1997) a 
reprodução da feminilidade do corpo feminino foi educada para a posição de serventia, o sucumbiu 
historicamente a expressividade subjetiva da mulher.

Louro (2001) cita que o corpo feminino foi educado por uma construção social pré-modulada 
pelo patriarcado e implementado pelo machismo, por uma imposição de poder e de resistência. 
Construiu-se e regulou-se socialmente a representação social feminina, sonegando a condição de 
autonomia, retirando da mulher a paridade participativa em diferentes sociedades (Bordo, 1997). 
Tal modelação da imagem feminina cria efeitos para os próprios comportamentos femininos, 
incutindo ao longo da histórica na cognição da mulher a sua função social como uma determinação 
de conformismo (Louro, 2008). 

Para as mulheres, o simbolismo da sexualidade e da beleza foi um fator preponderante 
em toda a histórica social, fator esse que modelou a representação feminina como um símbolo 
de domínio, de abusos, de posse (Saffioti, 2001). Louro (2001) cita que essa educação sexual do 
corpo feminino afetou diretamente a própria forma como as mulheres passaram a lidar com suas 
imagens e corpos, reproduzindo assim afetações que anularam as suas expectativas subjetivas em 
sociedade. Conforme cita Butler (2003), esse simbolismo feminino é influenciado pelas dinâmicas 
de poder instituídas pelo patriarcado.

Birolli (2018) elucida que, nesse contexto, as desigualdades de gênero foram protagonistas 
de diferentes formas de violências contra as mulheres, violências estas estimuladas pelo 
sentimento de posse e domínio do corpo feminino. Para Saffioti (2001) as violências de gênero são 
demarcadas pelo simbolismo de subserviência do corpo feminino, legalizadas ao longo da história 
e naturalizadas pela normalidade social que acreditara na serventia da mulher aos homens, tendo 
o gênero masculino total liberdade para dominar o corpo feminino. 

Corpo esse que, para a sociedade patriarcal, foi educado para suportar toda e qualquer 
forma de violência, de domínio, sem autonomia para reivindicar direitos ou defesas (Louro, 
2008). Sob a vasta opressão do patriarcalismo, o corpo feminino foi fruto de total controle, físico, 
psíquico, emocional, social e de outras naturezas (Louro, 2001). Butler (2003) menciona que este 
viés dominador fora influenciado diretamente por questões culturais, políticas, religiosas, sociais e 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202693

muitas outras. Questões estas que, para Foucault (2020), são fatos sociais, questões que modelam 
os indivíduos desde o seu nascimento, enquadrando-os em padrões criados por sociedades e tidos 
como aceitáveis.

Sob a perspectiva foulcaltiana, a educação do corpo feminino é imposta desde o nascimento 
da representação da mulher em sociedade, sendo ela criada e educada para se enquadrar em 
um determinado padrão arraigado por questões éticas e morais que são tidas pela sociedade 
como aceitável para um comportamento feminino (Bordo, 1997). Educação essa que, para Louro 
(2001), formulou a desenvoltura feminina em diferentes contextos sociais, limitando a expressão 
subjetiva de suas representações em distintos cenários de convivência, sempre sob a sombra da 
representação masculina. 

Nos moldes pretéritos do culturalismo social, a mulher foi guiada para ser suporte dos 
vossos maridos, da família, para cuidar do lar e ficar à disposição do masculino (Louro, 2008). Não 
era legitimado a elas uma participação social efetiva, em searas que se destoassem da participação 
doméstica (Butler, 2003). O que, para Louro (2001), trata-se de uma domesticação do corpo 
feminino, guiada para enquadrar e limitar, de forma opressora, a representação feminina em 
sociedade, cedendo ao masculino espaços privilegiados de domínio, dentre eles, na política.

O educar do corpo feminino, sob uma construção histórica, precisa ser compreendido como 
mais uma forma de dominação social, assim como outros tipos de dominações estimuladas por 
fatores além do biológico, como a dominação dos negros (fator étnico racial), de grupos religiosos 
(fator religioso) e muitas outras formas de opressões históricas (Butler, 2003). O homem, no sentido 
humano, enquanto um ser social, trouxe consigo a necessidade do domínio, de demonstração de 
poder, de opressão e que, em todos os casos, foi um comportamento de ego, onde a superioridade 
era satisfatória para a virilidade do corpo social masculino (Louro, 2008). 

Viés colonial delimitador da representação feminina no Brasil

O viés colonial aqui abordado se aterá para a ótica de como a cultura e a história foram 
interpretadas ao longo dos anos, representadas de maneira distorcida, o que contribui para 
favorecer a perspectiva inserida na sociedade pelos colonizadores. O colonialismo, para Butler 
(2003), trouxe influências que provocaram o detrimento de culturas e povos colonizados, por 
diferentes fatores, seja biológico, de gênero, de raça e outros. Louro (2001) cita que o culturalismo 
colonial não produziu, mas, fortaleceu a noção do domínio, da opressão.

Ao relembrar a colonização brasileira, tem-se uma história pretérita marcada pela opressão 
de grupos sociais específicos, dentre eles, dos negros, dos indígenas e das mulheres (Saffioti, 2001). 
Grupos estes que foram arduamente dominados, tidos por objetos de poder e instrumentos de 
aquisição de bens materiais ou imateriais (Butler, 2003). Os negros e indígenas, por exemplo, foram 
dominados como meios de obtenção de riqueza material, como fontes econômicas de exploração 
da mão-de-obra laboral (Devreux, 2005).

Foucault (2020) cita que, em relação ao domínio das mulheres, o fator de satisfação era 
justamente a manutenção do sentimento de poder, conferido ao gênero masculino desde os 
primórdios sociais. Para manter este domínio e opressão, Devreux (2005) cita que foram retirados 
destes grupos direitos que poderiam conceder-lhe o conhecimento necessários para uma possível 
resistência, como o direito de acesso à educação, ao sistema político e muitos outros. Inacessibilidade 
essa que fora legalizada pelas normas políticas vigentes à época, sustentadas pelo pensamento 
patriarcal fortemente vigente (Louro, 2001).

Birolli (2018) menciona que, no Brasil, a falsa democracia instituída em diferentes 
períodos foi marcada pela exclusão da representação feminina de diferentes contextos sociais, 
principalmente dos contextos educacional e político. Jaggar e Bordo (1997) menciona que a 
exclusão do conhecimento foi um fator que inibiu a possibilidade de acesso ao reconhecimento do 
corpo feminino enquanto sujeito de direito, enquanto figura de representação social equivalente 
em distintas sociedades.

Na micropolítica do poder, Foucault (2020) traz o pensamento de que a sexualidade feminina 
foi forjada para atender aos interesses políticos masculinos, com delimitações inseridas nas próprias 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202694

normas vigentes, as quais fortaleciam o posicionamento social feminino sob uma condição de 
inferiorização, cedendo a total posse aos homens, pais ou respectivos maridos. O fortalecimento 
deste viés colonial, para Butler (2003), fortaleceu a sucumbência da representação feminina na 
sociedade, reproduzindo prejuízos históricos que ainda repercutem atualmente. 

Louro (2008) indica que a representação feminina social fora estereotipada, representada 
de forma caricaturada e simplificada, sob o ponto de vista dos próprios colonizadores. Nessa ótica 
político social, Butler (2003) menciona que as representações femininas foram tidas como exóticas, 
fetichizadas e mesmo hiper sexualizadas, principalmente com relação as mulheres indígenas, 
negras e de outras etnias. Fato esse que serviu para reforçar amplamente a imposição da visão 
colonial sobre as culturas, vendo-as de forma primitiva e inferiorizada (Devreux, 2005).

Nesse contexto histórico, invisibilizou-se a representação das mulheres colonizadas, as quais 
foram frequentemente abandonadas, deixadas de fora de narrativas históricas importantes, ou 
narradas de forma distorcidas (Scott, 1990). Louro (2001) destaca que a representação feminina 
foi historicamente marginalizada, delineadas de forma periférica, sucumbida pelos relatos fiéis 
sobre as conquistas e realizações dos homens. A mulher então figurou como mera coadjuvante das 
narrativas históricas, o que fortaleceu a sua invisibilidade e marginalização nas questões culturais, 
políticas e afins (Louro, 2008).

Para os colonizadores, sob alto teor do patriarcalismo, os grupos dominados eram fontes 
de subordinação e exploração, não sendo diferente com as mulheres, subordinadas aos homens 
e exploradas no âmbito doméstico (Devreux, 2005). A implicação de desigualdade de poder no 
centro colonial gerou ambiente social de assimetrias econômicas, políticas e sociais entre homens 
e mulheres (Birolli, 2018). O que, de acordo com Saffioti (2001), reproduziu uma série de violências, 
de formas de escravidão e outras opressões que afetaram desproporcionalmente as mulheres.

É preciso considerar que o viés colonial também implicou em uma “redefinição dos papéis 
de gênero”, fortalecendo a relegação dos papéis subalternos para as mulheres, sendo elas cada vez 
mais desvalorizadas em sociedade (Butler, 2003). Na contramão, os papéis masculinos passavam a 
ser valorizados e enaltecidos, alinhados com as normas de gênero consideradas pelos colonizadores 
(Devreux, 2005). Condição social essa que, em Saffioti (2001), foi precursora para os problemas 
contemporâneos que envolvem os gêneros. 

Butler (2003) menciona que todo o cenário opressor estimulou a resistência feminina em 
sociedade, de forma a vencer e romper com as limitações impostas e conquistarem equidade na 
representação social de gênero. Segundo Birolli (2018), menciona que a luta feminina teve por 
finalidade o rompimento com a opressão, de modo a se fortalecer a participação social, a cultura, 
a identidade e a comunidade feminina em distintas searas sociais. Estímulo esse que, com os anos, 
impulsionou a participação das mulheres na sociedade (Kamita, 2017).

Feminismo em tela: lutas e avanços da participação feminina no 
cinema

O inconformismo social de algumas mulheres demarcara, ao longo da história, lutas e 
resistências que buscaram pelo fortalecimento da representação feminina nas mais diversas 
sociedades (Birolli, 2018). Em momento embrionário, Butler (2003) destaca que as lutas feministas 
foram concentradas em ampliar o acesso das mulheres a alguns direitos participativos, tais como os 
direitos educacional, cultural, político e afins. Na cultura, os avanços protagonizaram a inserção da 
representação feminina na teledramaturgia, no cinema e outras nuances culturais (Kamita, 2017).

Os avanços da participação feminina no cinema é um tema vasto e com questões fascinantes 
que abordam a inserção e a evolução da representação da mulher na indústria cinematográfica 
(Cândido et al., 2021). Historicamente, Kamita (2017) cita que as mulheres foram retratadas 
pelo cinema de forma amplamente estereotipada e limitada, relegadas a papéis secundários, 
de serventia. Com o passar dos anos, as mulheres foram ganhando novos espaços na tela 
cinematográfica, galgando papéis mais expressivos e com maior expressão subjetiva do seu ser 
(Cândido et al., 2021).

A participação da mulher no cinema, para Kamita (2017), não se limitou aos papéis 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202695

dramatúrgicos, mas alcançou cargos representativos, tais como a direção das câmeras, a diretoria, 
a roteirização, a produção de outros. Cargos estes que foram alcançados após a superação das 
barreiras limitantes produzidas pela cultura do patriarcalismo, sobre as quais as lutas feministas 
foram capazes de romper os obstáculos e, aos poucos, ir mostrando todo o potencial participativo 
da mulher no cenário cinematográfico (Ferreira, 2018). 

Aos poucos, as nuances temáticas do cinema que se concentravam no fortalecimento do 
masculino cederam espaço para diálogos femininos, com narrativas contadas sob o ponto de vista 
de mulheres, aproximando-se mais das realidades por elas experienciadas (Grune, 2017). Ferreira 
(2018) informa que as narrativas feministas no cinema passaram então a protagonizar temáticas 
relevantes para desconstruir o culturalismo limitante da representação social da mulher na 
sociedade global, firmando a imagem de uma mulher que, em pé de igualdade, poderia assumir 
representações sociais que antes foram ceifadas.

Insta mencionar que a alocação da mulher no cinema enquanto uma imagem de autonomia 
e poder, produz um posicionamento feminista cinematográfico que rompe com os liames históricos 
de sucumbência da imagem feminina a papéis de serventia (Ferreira, 2018). Nesse contexto, 
Grune (2017) menciona que se posiciona o cinema como uma ferramenta de reconstrução do 
pensamento social acerca das relações de gênero, revertendo assim a massa dos fatores limitante 
da representação da mulher em sociedade. 

Calegari (2006) dedicou o seu estudo a analisar a obra “Dona flor e seus dois maridos”, 
do saudoso escritor baiano Jorge Amado, em sua representação cinematográfica, para trazer ao 
centro do seu discurso a luta pelo afastamento da heteronormatividade representada nas telas. 
Sob o ponto de vista deste autor, em muitos casos, a representação feminina no cinema ainda 
acaba sendo lida sob a ótica masculina, o que implica em distorções das subjetividades contidas nas 
representações das mulheres em suas relações sociais (Calegari, 2006).

Um exemplo de narrativa cinematográfica que marca a ascensão da mulher no cinema 
brasileiro é o filme “O Pessoal é Político”, dirigido e estrelado por mulheres, lançado no ano de 
2017, em forma de documentário, trazendo temática que enaltece a luta de mulheres brasileiras 
em prol da participação nos campos político e afins. Na história do cinema feminista, Gomes e Brito 
(2019) citam o filme “Nise, o coração da loucura” como uma narrativa cinematográfica que traz a 
história de uma mulher terapeuta que enfrentou todo o sistema machista da época para criar um 
lugar de acolhimento para mulheres que precisavam ressignificar a suas histórias.

Cândido e Feres Jr. (2019), por vez, sustentam a pauta de que, no cinema brasileiro 
contemporâneo, apesar dos avanços demarcados, coexiste a necessidade de se fazer novas 
releituras sobre a participação das narrativas femininas. O feminismo cinematográfico, por sua vez, 
é citado por Kamita (2017) como um movimento que visa construir uma narrativa em tela feita sob 
respeito do lugar de fala da mulher, aproximando-se assim da realidade de fato experimentada por 
inúmeras mulheres e suas respectivas subjetividades.

No campo cinematográfico, a vasta diversidade de fatores que influenciam nos papéis 
deve também levar em consideração a diversidade das subjetividades femininas, sendo este um 
ponto da pauta que demarca a luta de mulheres por maior ascensão e representação no cinema 
(Cândido et al., 2021). Kamita (2017) destaca que não se trata de anular os avanços alcançados 
pelas mulheres em tela, os quais hoje cedem espaços reconhecidos e ovacionados para elas no 
contexto mundial. Porém, os destoamentos existentes devem ser considerados, uma vez que são 
mantidos pela produção contemporânea de efeitos estimulados pelo machismo. 

Para se ter o estado de consciência sobre os pontos que devem ser observados e revertidos 
em prol de uma maior representação das mulheres em tela, é preciso conhecer as questões que, 
ainda hoje, sucumbem a real representação feminina nos cinemas (Cândido et al., 2021). Fatores 
estes que, para Calegari (2006), são múltiplos e que repercutem de forma distintas sobre as 
nuances que alcançam as narrativas cinematográficas femininas. Sendo o cinema um novo espaço 
de movimentos femininas, este espaço deve construir um real lugar de fala para a representação da 
mulher (Gomes; Brito, 2019).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202696

Demarcações contemporâneas de sucumbência da representação 
feminina em tela

	 Apesar dos avanços alcançados, Kamita (2017) menciona a presença de demarcações 
contemporâneas que ainda ofuscam a representação feminina no cinema. Por demarcações pode-
se compreender influências que são frutos das desigualdades históricas de gênero e que ainda 
repercutem sobre diferentes cenários sociais, como o da cinematografia (Cândido et al., 2021). 
De acordo com Ferreira (2018), a atual presença do feminismo no cinema é limitada por algumas 
questões que ainda produzem desigualdade de gênero nas telas cinematográficas.

Cândido e Feres Jr. (2019) citam que a desigualdade de oportunidades é um dos pontos 
limitantes mais prevalentes, que impõe para as mulheres contemporâneas grandes desafios de 
acesso às telas, diferente do que ocorre com os homens. No âmbito destas desigualdades, as 
menores oportunidades de acesso, a baixa significância de alguns papéis, a menor disposição de 
financiamentos, as menores oportunidades de liderança, a menor visibilidade da atuação e outras 
questões sucumbem a representação feminina em paridade de condições ao homem no cinema 
(Ferreira, 2018).

Outra questão relevante é menciona por Kamita (2017) como a desigualdade salarial, sendo 
comum o pagamento de cachês menores para mulheres que atuam no cinema, principalmente 
as iniciantes ou que atuam em cinemas nacionais de menor proporção de visibilidade. Os 
salários por elas aferidos, em comparação aos que são pagos aos homens, em muitos casos, são 
expressivamente menores, inadequados com a representação, nesse setor, sustentada por elas, 
que vem na contramão da representatividade econômica que essa indústria consegue arrecadando 
fundos altamente mais significativos (Cândido; Feres Jr., 2019).

Gomes e Brito (2019), por vez, apontam as sub-representações como papéis de destaque 
que, na maioria das vezes, são dados para mulheres, as quais passam a protagonizar narrativas 
inferiorizadas e que, em alguns casos, trazem perspectiva de subserviência à figura masculina. De 
acordo com Kamita (2017), é muito comum que mulheres passem a representar, na maioria dos 
filmes, personagens subalternos, sendo elas cerceadas do direito de acessar papéis mais complexos. 
Fato esse que, para Gomes e Brito (2019), contribui para o fortalecimento da percepção social de 
que as histórias femininas são menos relevantes ou interessantes do que as protagonizadas pelos 
homens. 

No contexto das produções contemporâneas, os estereótipos de gênero ainda continuam a 
influenciar a representação feminina em tela, limitando a forma como as mulheres são retratadas 
pelo cinema, em muitos papéis que reduzem a imagem feminina aos clichês e arquétipos 
unidimensionais (Gomes; Brito, 2019). Ainda de acordo com Gomes e Brito (2019), a própria 
heterogeneirização dos papéis femininos possui forte presença nas narrativas cinematográficas 
contemporâneas, invalidando assim as demais nuances que repercutem sobre a atual noção de 
gênero feminino, limitando as experiências e perspectivas femininas que são narradas pelas telas.

O domínio do corpo feminino é altamente demarcado em papéis que vemos nas telas, com 
representações femininas que trazem narrativas de assédio, de discriminação e de violências de 
gênero (Cândido et al., 2021). Ferreira (2018) destaca que este ponto é fundamental para dialogar 
acerca da necessidade de se reverter esses problemas sociais, por outro lado, não podem as 
narrativas no mundo dessas produções se prenderem ao exercício do papel feminino em narrativas 
que tragam apenas este tipo de conotação. Nesse sentido, o uso do corpo feminino sob questões 
estereotipadas e sexualizadas é, em muitos casos, fortalecido pelo cinema (Gomes; Brito, 2019). 

Os pontos limitantes vão além das telas, alcançando ainda os bastidores, onde muitas 
mulheres são reais vítimas de assédio, de discriminação e de violências por trás das câmeras, 
em alguns casos, sob forma de coação pelo convencimento do oferecimento de um papel 
cinematográfico por elas almejado (Cândido; Feres Jr., 2019). Questão essa que é fortalecida 
pela forte presença do masculino nos bastidores do cinema, frente a anulabilidade de uma real 
representatividade do feminino nesse contexto (Ferreira, 2018). Cândido e Feres Jr. (2019) indicam 
que, apesar dos esforços pró provimento da igualdade de gênero no cinema, o atual cenário da 
indústria cinematográfica ainda é marcado pela sub-representação feminina.

Segundo Cândido et al. (2021), além da questão de gênero, o fator étnico racial opera 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202697

no cinema como um agravante da representatividade feminina, sucumbindo ainda mais as 
narrativas de mulheres negras, indígenas e de outras etnias. Tem-se aqui uma dupla invisibilidade 
da representação feminina no cinema, elevando assim a demarcação da atual forte presença da 
opressão masculina sobre contextos de narrativas dramatúrgicas (Gomes; Brito, 2019). Invisibilidade 
essa que, em muitos casos, partem também das narrativas femininas produzidas por homens e não 
por mulheres, ainda que os papéis fiquem sob encargo representativo delas (Gomes; Brito, 2019). 

Igualdade de gênero em tela como fortalecimento da representação 
social feminina e atendimento ao direito humano de igualdade

Falar sobre a igualdade de gênero no cinema opera no mesmo contexto da igualdade 
entre homens e mulheres em outras searas sociais. No cinema, Ferreira (2018) menciona que a 
igualdade visa equilibrar as condições e oportunidades ora existentes para homens e mulheres, 
sem distinções que sejam influenciadas pela questão gênero, de forma isolada ou associada com 
outras questões, como a questão étnico racial. É a busca pelo fortalecimento da representação 
feminina na cinematografia sem os impactos de demarcações contemporâneas que sejam fruto do 
culturalismo patriarcal estrutural (Gomes; Brito, 2019).

Antes de tudo é preciso compreender a igualdade de gênero como um direito humano 
e fundamental, mencionado pela primeira vez pela Declaração Universal dos Direitos Humanos 
(DUDH), divulgada pela Organização das Nações Unidas (ONU), no ano de 1948 (Organização das 
Nações Unidas, 1948). Igualdade essa que fora ratificada pelo Brasil em sua Constituição Federal 
(CF) de 1988, prevista no art. 5º, inciso I, que diz “homens e mulheres são iguais em direitos e 
obrigações, nos termos desta Constituição (Brasil, 1988).” Sob epistemes de Butler (1987), essa 
igualdade deve alcançar todas as variações de gênero e sexualidade, ou seja, não apenas se limitar 
ao fator biológico. 

Carvajal (2020) cita que um grande problema do feminismo é o seu vínculo embrionário 
com o feminismo ocidental, sendo preciso a ruptura deste vínculo, para se aderir a um feminismo 
mais americanizado, que abranjam as realidades experimentadas pelas subjetividades femininas 
contidas na américa. Ponto de ruptura esse que, no contexto do cinema, poderá se ater para a real 
busca de um equilíbrio entre as representações de gênero e suas nuances, fortalecendo assim a 
presença da mulher, mas também da mulher negra, da mulher indígena, da mulher transexual e 
outras variações (Gomes; Brito, 2019). 

Para Kamita (2017) é preciso revisitar as origens históricas para se compreender as nuances 
que produzem obstáculos para a representação feminina no cinema brasileiro, de modo a se criar 
estratégias feministas que possam combater tais emblemáticas limitantes. O que deve ser feito, 
sob o ponto de vista de Cândido et al. (2021), do lugar de fala feminino, ou seja, é ceder espaço 
para que as mulheres possam produzir as suas narrativas cinematográficas, considerando suas reais 
experiências e nuances de vida. De acordo com Cândido e Feres Jr. (2019), o fortalecimento da 
representação feminina no cinema é um dos pontos que pode satisfazer a real materialização do 
direito humano de igualdade.

Considerações finais

Os resultados alcançados por esta pesquisa foram mais que suficientes para responder ao 
problema investigado. Retoma-se aqui o problema delineado pela seguinte indagação “Quais os 
desafios contemporâneos para a promoção da igualdade de gênero na tela dos cinemas?”, para 
destacar que os desafios de alcance desta pretensão são os de superação de pontos limitantes 
da representação feminina no cinema contemporâneo, tais como: a- produção de condições e 
oportunidades equivalentes; b- equiparação salarial para papéis cinematográficos equivalentes; c- 
produção de narrativas sob lugar de fala feminino; d- desconstrução do estereotipo e da sexualização 
da imagem feminina; e muitos outros.

No atendimento dos objetivos predefinidos pela pesquisa, os resultados levantados pela 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202698

análise de revisão da literatura realizada demonstraram que a construção histórica de gênero fora 
marcada por questões patriarcais que, sob um alto teor de machismo, limitou a representação 
social das mulheres às condições de serventia, objetificando-as. Construção histórica essa que foi 
estimulada por questões culturais, políticas, religiosas e muitas outras que construíram determinado 
padrão ético e moral de aceitação para a expressão do feminino em sociedade.

As repercussões desta construção distorcida de gênero afetam diferentes contextos sociais, 
não sendo diferente com o cinema. Os resultados demonstraram que a presença feminina no 
cinema foi conquista após lutas de resistência travadas pelo movimento feminista, o que contribuiu 
para que mulheres galgassem papéis cinematográficos de diferentes nuances. Todavia, ficou 
evidenciado que, mesmo diante destes avanços, a realidade contemporânea do cinema ainda é 
marcada por fatores que limitar a expressão do feminino em tela. 

Sob efeitos de demarcações contemporâneas que obscurecem a participação feminina no 
cinema, tem-se a voz da subjetividade do feminino silenciada por narrativas que são construídas 
por homens e que, em muitos casos, delimitam a representação da mulher aos papéis inferiores, 
dominados e explorados. Questões estas que reverberam de forma ainda mais nociva quando se 
tem a influência do étnico racial, impondo para mulheres negras, indígenas, transexuais e outras, 
maiores desafios.

Concluiu-se a pesquisa pelo reconhecimento da necessidade de fortalecimento da 
representação feminina no cinema, porém, sob efeitos de um feminismo que se distancie das 
nuances ocidentais e busque reconhecer as questões feministas postas na realidade brasileira. É 
preciso ceder lugar de fala para que mulheres venham a transcrever suas narrativas em tela, suas 
experiências, vivências, dores e afins.

Referências

BIROLI, Flávia. Gênero e desigualdades: limites da democracia no Brasil. SP: Boitempo, 2018.

BORDO Susan R. O corpo e a reprodução da feminilidade: uma apropriação feminista de Foucault. 
In: JAGGAR, A.M., BORDO, S.R. Gênero, Corpo, Conhecimento. Rio de Janeiro: Record/Rosa dos 
Tempos, 1997, p.19-41. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: https://www.
planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 10 fev. 2024.

BUTLER, Judith. Variações sobre sexo e gênero. In: BENHABIB, Seyla; CORNELL, Drucilla. Feminismo 
como crítica da modernidade. RJ: Rosa dos tempos, 1987. p. 139-54. 

BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: Feminismo e subversão da identidade. Rio de Janeiro. 
Civilização Brasileira, 2003.

CALEGARI, Lizandro C. A mulher no cinema brasileiro e a tentativa de afastamento da 
heteronormatividade: uma leitura de Dona Flor e seus dois maridos. Literatura e Autoritarismo: 
cinema, música e história, [s.l.], v. 1, n. 7, p. 1-5, 2006. Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/
LA/article/view/74006/51428. Acesso em: 15 fev. 2024.

CÂNDIDO, Marcia R. et al. Gênero e raça no cinema brasileiro. RBCS – Revista Brasileira de Ciências 
Sociais, v. 36, n. 106, p. 1-21, 2021. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/YNhtmqLxs
bJDK5pspvV35gD/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 15 fev. 2024.

CÂNDIDO, Marcia R.; FERES JR., João. Representação e estereótipos de mulheres negras no cinema 
brasileiro. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 27, n. 2, p. 1-14, 2019. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ref/a/5zzSXRTXZgsN8CMcYjhYQvg/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 15 
fev. 2024.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202699

CARVAJAL, Julieta P. Uma ruptura epistemológica com o feminismo ocidental. In: HOLLANDA, 
Heloisa Buarque. Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. RJ: Bazar do tempo, 2020.

DEVREUX, Ane M. A teoria das relações sociais de sexo: um quadro de análise sobre a dominação 
masculina. Sociedade e Estado, Brasília, v. 20, n. 3 p. 541-560, set./dez., 2005. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/se/a/MMP766vNSt4kG5fQskyxrMD/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 
15 fev. 2024.

FERREIRA, Ceiça. Reflexões sobre “a mulher”, o olhar e a questão racial na teoria feminista do 
cinema. Rev Famecos, Porto Alegre, v. 25, n. 1, p. 1-24, jan./abr., 2018. Disponível em: https://
revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/revistafamecos/article/view/26788/16251. Acesso em: 
15 fev. 2024.

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade: a vontade do saber. São Paulo: Paz e Terra, 2020.

GOMES, Christiane L.; BRITO, Cristiane M. D. “Nise, o coração da loucura”: representações femininas 
em um filme sobre a terapêutica ocupacional. Cad. Bras. Ter. Ocup. São Carlos, v. 27, n. 3, p. 638-
649, 2019. Disponível em: https://www.scielo.br/j/cadbto/a/zbNYsnXbvH8hzCN9CYqNMTJ/?forma
t=pdf&lang=pt. Acesso em: 15 fev. 2024.

GRUNE, Carmela. O cinema, a catarse do Direito: sensibilização dos sentidos para sentir. In: Direito 
no cinema brasileiro. São Paulo: Saraiva, 2017.

JAGGAR, Alison M.; BORDO, Susan R. Género, corpo, conhecimento. Rio de Janeiro: Record: Rosa 
dos Tempos, 1997.

KAMITA, Rosana C. Relações de gênero no cinema: contestação e resistência. Estudos Feministas, 
Florianópolis, 25(3): 1393-1404, set./dez., 2017. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.
php/ref/article/view/48996/35183. Acesso em: 15 fev. 2024.

LOURO, Guacira. Gênero, Sexualidade e Educação: uma perspectiva pós-estruturalista. 10 ed. 
Petrópolis: Vozes, 2008. 

LOURO, Guacira. O corpo educado: pedagogias da sexualidade. 2 ed. Belo horizonte: Autêntica, 
2001.

ONU. [Organização das Nações Unidas]. Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH) de 
1948. Disponível em: https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos. 
Acesso em: 15 fev. 2024.

SAFFIOTI, Heleieth. Contribuições feministas para o estudo da violência de gênero. Cad. Pagu, 
Campinas, v. 16, n. 1, p.115-136, 2001. Disponível em: https://www.scielo.br/j/cpa/a/gMVfxYcbKM
SHnHNLrqwYhkL/?format=pdf. Acesso em: 15 fev. 2024.

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria de análise histórica. Educação e Realidade, Porto Alegre, v. 
2, n. 16, p. 5 -22, jul./dez., 1990. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/
view/71721/40667.Acesso. Acesso em: 15 fev. 2024.

Recebido em 7 e novembro de 2025
Aceito em 6 de janeiro de 2026


