
Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026

Resumo: A morte digna é um tema que atravessa discussões éticas, jurídicas e sociais, colocando em evidência o direito 
à autonomia sobre o próprio corpo e o fim da vida. Nesse contexto, o filme “O Quarto ao Lado” (2024), dirigido por 
Pedro Almodóvar, oferece uma reflexão profunda e sensível sobre a eutanásia. Esse artigo propõe relacionar como 
a criminalização da eutanásia pode ser influenciada por questões de gênero, especialmente no que diz respeito à 
autonomia das mulheres sobre seus corpos, Este artigo busca, portanto, relacionar a representação da morte digna no 
filme de Almodóvar com os debates contemporâneos sobre direitos humanos e gênero, propondo uma reflexão crítica 
sobre a criminalização da eutanásia.

Palavras-chave: Morte digna. O Quarto ao Lado. Gênero. Corpos.

Abstract:Dignified death is a theme that intersects ethical, legal, and social discussions, highlighting the right to autonomy 
over one’s own body and the end of life. In this context, the film The Room Next Door (2024), directed by Pedro Almodóvar, 
offers a profound and sensitive reflection on euthanasia. This article proposes to analyze how the criminalization of 
euthanasia can be influenced by gender issues, especially regarding women’s autonomy over their bodies. Therefore, it 
seeks to connect the representation of dignified death in Almodóvar’s film with contemporary debates on human rights 
and gender, proposing a critical reflection on the criminalization of euthanasia.

Keywords: Dignified death. The Room Next Door. Gender. Bodies.

GEOVANA LARA CLEMENTE ROCHA
Mestranda em Direitos Humanos (PPGIDH/UFG) 

 Lattes: http://lattes.cnpq.br/9992498451736633
Orcid: https://orcid.org/0009-0000-7152-6454

Email: geovanalara@discente.ufg.br 

MAURIDES BATISTA DE MACÊDO FILHA
Pós-Doutora pela Universidade do Texas (2010)

Lattes:  http://lattes.cnpq.br/8107202394331830  
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1279-8254

Email: maurinha1312@hotmail.com

THE SILENT BURDEN: GENDERED CONDEMNATION AND 
THE CRIMINALIZATION OF DIGNIFIED DEATH

O FARDO SILENCIOSO: CONDENAÇÃO DE GÊNERO E A 
CRIMINALIZAÇÃO DA MORTE DIGNA



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202678

Morrer Dignamente, Cuidar Involuntariamente: Uma Introdução

A discussão sobre a morte digna está profundamente entrelaçada com questões de gênero, 
particularmente no que se refere aos trabalhos de cuidado. O debate acerca da legalização da 
eutanásia e do suicídio assistido revela não apenas dilemas éticos e morais, mas também a forma 
como a sociedade distribui as responsabilidades do cuidado, recaindo desproporcionalmente sobre 
as mulheres. A motivação para este texto surgiu da leitura da carta de despedida de Antônio Cícero, 
do impacto provocado pelo filme O Quarto ao Lado (2024), de Pedro Almodóvar, e de experiências 
pessoais que me fizeram refletir sobre o tema e como quando a existência se torna uma prisão, 
o maior ato de amor é escolher a liberdade. Mas, como sociedade, fechamos os olhos para isso. 
Preferimos prolongar a dor, por medo de encarar a morte de frente. Fingimos que, ao não falar 
sobre ela, ela nos esquece. Mas a morte faz parte da vida, e, às vezes, é a escolha mais humana. 
A eutanásia é um tema complexo apenas porque, como sociedade, ainda não conquistamos o 
controle pleno sobre nossos próprios corpos. Michel Foucault (1999) ao explorar a relação entre 
poder e controle dos corpos, explicou como instituições como o Estado, a medicina e a religião 
historicamente moldaram nossas vidas, impondo limites sobre nossas decisões mais íntimas. No 
caso da eutanásia, essas forças se materializam nas leis que restringem o direito de decidir sobre o 
próprio fim, como se a morte também estivesse sob a jurisdição de poderes externos, negando às 
pessoas o direito de escolher quando e como encerrar sua dor.

O controle sobre os corpos se torna ainda mais cruel quando percebemos como ele é 
sustentado por uma moralidade construída ao longo dos séculos. A falsa moral cristã, profundamente 
enraizada na formação das sociedades ocidentais, reforça uma lógica que divide o mundo entre o 
bem e o mal, céu e inferno, tentando ditar o que é permitido ou proibido na condução da própria 
vida e morte.

Foucault nos ensinou que essas divisões, além de limitarem as possibilidades de escolha, 
também reforçam uma narrativa de submissão, onde a autonomia individual é suprimida em nome 
de um suposto bem coletivo ou divino.

A moral cristã, ao colocar a eutanásia como uma ofensa aos valores de bem e mal, ignora 
que o sofrimento humano não pode ser colocado em caixas simples de certo ou errado. O conceito 
de céu e inferno, utilizado para justificar a preservação da vida a qualquer custo, desumaniza o 
indivíduo, transformando-o em um ser submisso a regras que muitas vezes não o representam. A 
dignidade humana, nesse contexto, é violentada quando a pessoa perde o direito de decidir sobre 
seu próprio corpo e destino. A eutanásia, quando encarada sob uma ótica de liberdade, é um passo 
em direção à emancipação dos corpos e das almas, uma oportunidade de escolher o fim de uma 
jornada com respeito, autonomia e dignidade.

Esse debate é também, inevitavelmente, sobre gênero. As mulheres, historicamente, 
assumiram o peso do cuidado dos corpos, tanto da vida quanto da morte, carregando a 
responsabilidade de cuidar de filhos, pais, maridos e outros entes queridos em momentos de 
doença, dor e fragilidade. Elas se tornam a âncora emocional e física dessas relações, muitas vezes 
sem espaço para fraquejar ou escolher, enquanto o mundo aplaude esse papel de cuidadoras sem 
jamais questionar: quem cuida delas? O trabalho do cuidado, é invisibilizado e subvalorizado, uma 
responsabilidade feminina imposta por uma sociedade que nega às mulheres o direito de decidir 
sobre seus próprios corpos, vidas e, muitas vezes, suas mortes.

O objetivo deste trabalho é analisar a criminalização da eutanásia e o controle dos corpos a 
partir de uma perspectiva de gênero, compreendendo como as questões relacionadas à autonomia 
sobre o próprio corpo são interligadas com as dinâmicas de poder e dominação de gênero.

Entre a Vida e a Liberdade: A Eutanásia como Questão de Direitos 
Humanos

A eutanásia, entendida como a prática de abreviar a vida de um paciente em estado terminal 
ou de sofrimento insuportável, é um tema que suscita intensos debates éticos, jurídicos e filosóficos. 
No cerne dessa discussão estão os princípios da dignidade da pessoa humana, da autonomia e 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202679

da liberdade, que são pilares dos direitos humanos. De acordo com Maria Helena Diniz a prática 
consiste na

(...)deliberação de antecipar a morte de doente irreversível ou 
terminal, a pedido seu ou de seus familiares, ante o fato da 
incurabilidade de sua moléstia, da insuportabilidade de seu 
sofrimento e da inutilidade de seu tratamento (Diniz, 2001, p. 
380)

A eutanásia pode ser classificada em diferentes categorias, a depender da forma como é 
realizada e da vontade do paciente. A eutanásia voluntária ocorre quando há o consentimento 
expresso do paciente, enquanto a não voluntária é praticada sem o consentimento direto, 
geralmente quando o paciente está impossibilitado de manifestar sua vontade.

Outro aspecto importante na discussão é a diferença entre eutanásia ativa e passiva. A 
eutanásia ativa envolve uma ação direta para provocar a morte do paciente, como a administração 
de substâncias letais. Por outro lado, a eutanásia passiva refere-se à suspensão de tratamentos 
médicos que prolongariam artificialmente a vida, permitindo que a doença siga seu curso natural.

Em contraposição à eutanásia, o suicídio assistido é caracterizado pelo fornecimento de 
meios ou informações para que o próprio indivíduo realize o ato que resultará em sua morte. Neste 
caso, o papel do profissional de saúde ou de terceiros limita- se a facilitar o acesso aos recursos 
necessários, sem executar diretamente o ato letal. A diferença fundamental entre eutanásia e 
suicídio assistido reside na autoria do ato que causa a morte: na eutanásia, um terceiro realiza a 
ação; no suicídio assistido, o próprio paciente é o agente da sua morte.

Ambos os temas envolvem questões complexas relacionadas à autonomia individual, à ética 
médica e à legislação vigente em diferentes países. Enquanto algumas nações reconhecem o direito 
ao suicídio assistido sob condições rigorosas, a eutanásia permanece ilegal em muitos contextos, 
sendo objeto de intensos debates sobre os limites da intervenção humana na vida e na morte.

A eutanásia também pode ser analisada sob a ótica dos direitos humanos, considerando 
que, no cerne dessa discussão, estão os princípios da dignidade da pessoa humana, da autonomia 
e da liberdade. Ainda que nenhum tratado internacional ou a Constituição Federal brasileira 
mencionem diretamente o “direito à morte”, é possível argumentar que o direito a uma morte 
digna está implícito na garantia desses princípios, especialmente em contextos de sofrimento 
extremo e doenças terminais.

A dignidade da pessoa humana, conforme estabelecida no Artigo 1º, III, da Constituição 
Federal de 1988, assegura que todo indivíduo deve ser tratado com respeito e consideração, 
independentemente de sua condição.

A Declaração Universal dos Direitos Humanos, assinala o Princípio da Humanidade e da 
Dignidade já no seu preâmbulo:

Considerando que o reconhecimento da dignidade inerente a 
todos os membros da família humana e de seus direitos iguais 
e inalienáveis constitui o fundamento da liberdade, da justiça 
e da paz no mundo […]. Considerando que as Nações Unidas 
reafirmaram, na Carta, sua fé nos direitos fundamentais do 
homem, na dignidade e valor da pessoa humana (ONU, 1948)

Em situações de dor insuportável e doenças incuráveis, a manutenção artificial da vida pode 
ser interpretada como uma violação dessa dignidade, pois priva o indivíduo de um fim de vida 
condizente com sua humanidade. Nesse sentido, o direito a uma morte digna pode ser visto como 
uma forma de preservar a dignidade em face de um sofrimento desnecessário.

Já o princípio da autonomia, reconhecido em documentos como a Declaração Universal 
sobre Bioética e Direitos Humanos, garante que cada pessoa tenha o direito de tomar decisões 
sobre sua própria vida, desde que essas escolhas não prejudiquem terceiros. DE acordo com o 
artigo 5º da DUBDH.

Artigo 5 – Autonomia e Responsabilidade Individual
Deve ser respeitada a autonomia dos indivíduos para tomar 
decisões, quando possam ser responsáveis por essas decisões 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202680

e respeitem a autonomia dos demais.
Devem ser tomadas medidas especiais para proteger direitos 
e interesses dos indivíduos não capazes de exercer autonomia. 
(UNESCO, 2005)

No contexto de uma doença terminal, a autonomia inclui o direito de decidir sobre o 
momento e as condições do fim da vida, desde que essa decisão seja tomada de forma consciente 
e informada. A eutanasia, nesse caso, seria uma expressão dessa autonomia, permitindo que o 
indivíduo exerça controle sobre seu próprio corpo e destino.

Barroso e Martel classificam a autonomia como a capacidade de autodeterminação. 

A dignidade como autonomia envolve, em primeiro lugar, 
a capacidade de autodeterminação, o direito de decidir os 
rumos da própria vida e desenvolver livremente a própria 
personalidade. Significa o poder de realizar as escolhas morais 
relevantes, assumindo a responsabilidade pelas decisões 
tomadas. Por trás da idéia de autonomia está um sujeito moral 
capaz de se autodeterminar, traçar planos de vida e realizá-los.
(Barroso; Martel, 2012, p. 39)

A autonomia é a expressão máxima da liberdade individual, permitindo que cada ser humano 
tome decisões sobre sua própria vida conforme seus valores e circunstâncias. Esse direito inclui a 
escolha consciente e legítima de não continuar vivendo, quando essa for a vontade do próprio 
indivíduo. Reconhecer essa escolha não é negar a importância da vida, mas sim reafirmar o direito 
de cada pessoa de decidir sobre sua própria trajetória, sem que a vida se torne uma imposição.

Por fim, o princípio da liberdade, previsto no Artigo 5º da Constituição Federal, assegura 
que todos têm o direito de agir conforme sua vontade, respeitados os limites legais. A liberdade de 
escolha em relação ao fim da vida pode ser interpretada como uma extensão desse princípio, desde 
que regulamentada de forma a evitar abusos e garantir que a decisão seja tomada de maneira 
responsável e ética.

Embora a Constituição Federal proteja a inviolabilidade do direito à vida, essa garantia 
não deve ser interpretada de forma absoluta. O artigo 4º da Convenção Americana sobre Direitos 
Humanos afirma que ninguém pode ser privado de sua vida “arbitrariamente”, o que sugere 
que a restrição ao direito à vida deve ser analisada dentro de um contexto de razoabilidade e 
proporcionalidade. De acordo com Sarlet “É inadmissível que o direito à vida, constitucionalmente 
garantido, transforme-se em dever de sofrimento e, por isso, dever de viver.” (Sarlet, 2013, p. 380)

O direito à vida não significa a obrigação de mantê-la a qualquer custo, mas sim a garantia 
de que ninguém pode interferir nela contra a vontade do indivíduo. A verdadeira proteção da vida 
reside no respeito à autonomia de cada pessoa, assegurando que suas decisões sejam soberanas, 
inclusive no que diz respeito ao fim da própria existência.

Embora nenhum desses princípios mencione explicitamente o “direito à morte”, eles 
fornecem uma base consistente para argumentar que o direito a uma morte digna deveria ser 
entendido como um direito humano. Em situações de sofrimento extremo e doenças terminais, 
a possibilidade de escolher uma morte digna não apenas preserva a dignidade e a autonomia do 
indivíduo, mas também reflete um profundo respeito pela sua liberdade e humanidade. Portanto, 
é essencial que a sociedade e o sistema jurídico avancem no sentido de reconhecer e regulamentar 
esse direito, garantindo que ele seja exercido de forma segura, ética e compassiva.

Impor sanções a quem busca o direito de decidir sobre o próprio fim não apenas retira 
do indivíduo sua liberdade de escolha, mas também marginaliza a morte, forçando aqueles que 
desejam encerrar seu sofrimento a recorrerem a métodos inseguros e desumanizados.

A dignidade da pessoa humana, consagrada no artigo 1º, inciso III, da Constituição Federal, 
não pode ser dissociada da autonomia individual. Assim como o Estado deve garantir um mínimo 
existencial ao longo da vida, também deve assegurar que a morte ocorra em condições que 
respeitem a vontade e a dignidade do paciente. Conforme destaca Maria Helena Diniz, “morrer 
com dignidade significa ter permissão para morrer com seu caráter, com sua personalidade e com 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202681

seu estilo.” (Diniz, 2001, p. 320) Negar esse direito é submeter o indivíduo a uma existência de dor, 
tornando a vida um fardo em vez de um direito.

Manter a eutanásia na ilegalidade significa perpetuar um modelo que trata a vida como um 
bem absoluto, ignorando que a liberdade e a dignidade devem prevalecer. A imposição da vida, 
sem considerar o sofrimento extremo, transforma o direito de existir em uma obrigação cruel. Ao 
contrário, respeitar a decisão de um indivíduo de encerrar sua vida em determinadas circunstâncias 
é reconhecer que a autonomia e a dignidade são valores que devem guiar qualquer sociedade que 
se pretenda justa e humana.

Repensando o Fim: Autonomia no filme “O quarto ao lado”

O cinema tem explorado a eutanásia sob diferentes prismas ao longo da história. Em algumas 
narrativas, a escolha pelo fim da vida é retratada como um ato de bravura, como em Menina de 
Ouro (2004), onde a protagonista encontra na morte assistida uma saída digna para uma condição 
irreversível. Em outras, como Mar Adentro (2004) e A Bela que dorme (2012) a trama se desenrola 
nos tribunais, evidenciando os entraves legais que envolvem a autonomia sobre o próprio corpo. 
Em todos os casos, a representação cinematográfica da eutanásia carrega uma carga emocional 
intensa, abordando não apenas o fim da vida, mas os laços afetivos e as questões existenciais que 
emergem nesse processo.

Neste texto o foco é a forma como a eutanásia é tratada na sétima arte, tomando como 
foco a obra O Quarto ao Lado, de Pedro Almodóvar. O filme traz a história de Martha (Tilda 
Swinton), uma mulher com câncer terminal que convida sua antiga amiga Ingrid (Julianne Moore) 
para acompanha-la no quarto ao lado, durante a decisão de Martha pela eutanásia. Através dessa 
narrativa, Almodóvar nos conduz por um mergulho poético e sensível sobre a vida e a morte, 
equilibrando beleza, dor e um profundo respeito pela autonomia individual.

Em O Quarto ao Lado, Martha não é uma heroína trágica nem a protagonista de uma vítima 
da legislação; ela é, acima de tudo, uma mulher consciente de sua própria finitude e determinada 
a conduzir sua despedida de maneira digna. A presença de Ingrid adiciona camadas de emoção e 
memória à narrativa, resgatando momentos compartilhados entre as duas e reforçando o papel do 
afeto na aceitação da morte.

Três momentos distintos no filme dialogam diretamente com o conto The Dead, de 
James Joyce. O primeiro ocorre no hospital, quando Martha, olhando a neve cair lá fora, recita 
espontaneamente o trecho final da obra 30:56,313 : “Sua alma desmaiava lentamente, enquanto 
ele ouvia a neve a cair suave através do universo, cair brandamente

— como se lhes descesse a hora final — sobre todos os vivos e todos os mortos.” Em meio 
ao peso desse momento, ela faz uma piada irônica sobre o aquecimento global, dizendo que, pelo 
menos, a neve rosa tem sua beleza. A cena sintetiza o humor mordaz de Martha e a forma como 
ela encara sua própria mortalidade.

O segundo momento ocorre na última noite de vida de Martha. Sabendo que o fim está 
próximo, ela escolhe assistir a uma adaptação cinematográfica de The Dead. No clímax do filme, 
quando o protagonista Gabriel Conroy compreende a inevitabilidade da morte e a fugacidade da 
vida, Martha sussurra as palavras finais da obra de Joyce, reafirmando sua conexão com o conto. 
Esse ato de revisitação finaliza sua própria reflexão sobre a vida e a despedida, reforçando a ideia 
de que morrer pode ser um ato de entrega, não de desespero.

Por fim, no terceiro momento, já após a morte de Martha, Ingrid escreve-lhe uma carta 
póstuma, na qual reflete sobre os dias que passaram juntas. Como última homenagem, Ingrid 
encerra a carta com as mesmas palavras de The Dead, reiterando que a neve continua a cair sobre 
os vivos e os mortos, conectando-se assim à lembrança e à aceitação da perda. Esse gesto finaliza o 
ciclo do filme, ressaltando que a morte não é uma resposta definitiva, mas uma pergunta que ecoa 
naqueles que permanecem vivos.

A escolha de Martha pela eutanásia não é apenas uma decisão individual, mas um ato que 
ressignifica sua existência e as relações que construiu. A neve que cai sobre os vivos e os mortos 
simboliza a continuidade da memória, o vínculo indissolúvel entre aqueles que partiram e os que 
permanecem. Dessa forma, o cinema e a literatura se entrelaçam para oferecer um olhar mais 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202682

sensível e humano sobre a eutanásia, ressaltando não apenas o direito de morrer com dignidade, 
mas a necessidade de compreender a morte como parte do ciclo inescapável da existência.

Um dos diálogos mais marcantes do filme ocorre quando Martha expressa seu desejo de 
partir com dignidade, antes que sua condição se agrave irreversivelmente. Em conversa com Ingrid, 
ela declara: “Antes que eu comece a piorar e você não me reconheça” (O Quarto ao Lado, 2023, 
00:33:56). Essa afirmação revela não apenas a consciência de Martha sobre sua deterioração 
iminente, mas também sua necessidade de preservar a identidade e a memória que compartilha 
com Ingrid.

Martha ainda discorre sobre a forma como a sociedade enxerga o câncer e a luta contra 
doenças terminais:

Não importa o que aconteça, as pessoas querem que você 
continue lutando. É assim que fomos ensinados a ver o câncer. 
Como uma luta... entre o paciente e a doença, que é entre 
o bem e o mal. Se você sobreviver, você é um herói. Se você 
perder, bem, talvez você não tenha lutado o suficiente. (O 
Quarto ao Lado, 2023, 00:36:42-00:37:09).

O discurso de Martha desconstrói a visão heroica e binária da luta contra doenças graves, 
evidenciando o peso da expectativa social sobre pacientes terminais. A noção de que sobreviver 
equivale a uma vitória e morrer equivale a uma derrota desconsidera o sofrimento real dos 
indivíduos que enfrentam enfermidades incuráveis. O momento também reforça a autonomia de 
Martha, que rejeita a narrativa de batalha imposta e reivindica o direito de decidir o desfecho de 
sua própria história.

Ingrid, em resposta, reconhece a coragem de Martha e expressa um sentimento de inveja 
por sua capacidade de assumir o controle de sua própria vida e morte: “Eu entendo, eu entendo. 
Eu invejo você. Você está no controle da sua vida” (O Quarto ao Lado, 2023, 00:38:09-00:38:12). A 
fala de Ingrid sintetiza um dos dilemas centrais do filme: a tensão entre a autonomia individual e as 
concepções morais e afetivas de Ingrid sobre o direito de morrer.

A trajetória de Martha em O Quarto ao Lado não se limita à degradação física causada pelo 
câncer terminal, mas se estende à perda de sua identidade e autonomia. A personagem expressa 
essa sensação de dissolução de maneira angustiante: “Anseio por um pouco de paz de corpo e 
mente” (O Quarto ao Lado, 01:07:08). Esse anseio reflete não apenas a busca pela dignidade na 
morte, mas também a consciência de que sua existência já não lhe proporciona mais prazer: “Não 
apenas ler, todo o prazer foi reduzido” (O Quarto ao Lado, 01:06:01). A perda do prazer na vida 
reforça sua decisão de partir, pois ela não deseja ser reduzida a uma sombra de si mesma: “Fui 
reduzida a muito pouco de mim mesma” (O Quarto ao Lado, 01:06:53).

A perda da capacidade de tomar decisões e confiar no próprio julgamento é um dos 
aspectos mais dolorosos da sua condição: “Não posso mais confiar no meu julgamento sobre nada” 
(O Quarto ao Lado, 00:54:22). Esse desabafo evidencia a luta interna da personagem, que não 
deseja ser reduzida a um estado de dependência absoluta. A consciência de sua deterioração é 
acompanhada por um desejo desesperado de manter algum controle sobre seu destino.

Martha não se ilude sobre a natureza da morte: “Quando a morte chega, a mente quer ir, 
mas o corpo continua lutando” (O Quarto ao Lado, 01:00:45). Essa declaração não apenas expõe 
a batalha entre o desejo de partir e a resistência involuntária do corpo, mas também questiona a 
ideia de que o processo de morrer seja um ato de entrega pacífica.

No entanto, O Quarto ao Lado não se limita a uma abordagem sombria da morte. O filme 
encontra espaço para o humor, muitas vezes como um mecanismo de resistência. Mesmo diante 
da sua condição, Martha ainda consegue fazer observações irônicas sobre sua própria deterioração, 
o que permite que Ingrid, sua amiga, lide melhor com a situação. Ingrid, inicialmente hesitante 
em aceitar a decisão de Martha, começa a enxergar a leveza na morte: “Eu praticamente segurei 
a morte em minhas mãos. Nunca imaginei que seria algo tão leve” (O Quarto ao Lado, 00:56:43). 
O comentário de Ingrid, ao mesmo tempo poético e desconcertante, sugere que a morte pode ser 
menos aterrorizante do que se imagina.

A trajetória de Martha em O Quarto ao Lado evidencia que a eutanásia não é apenas um ato 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202683

de desespero, mas uma forma de exercer autonomia sobre o próprio destino. O humor, embora 
presente, não serve apenas como alívio, mas como uma forma de enfrentar o fim com dignidade. 
Ingrid, ao testemunhar essa jornada, transforma sua visão sobre a morte e passa a encará-la não 
como um fracasso, mas como uma libertação. Dessa forma, o filme desafia a visão tradicional da 
morte como uma batalha entre o bem e o mal, mostrando que, às vezes, o maior ato de coragem 
está em saber quando parar de lutar.

A fotografia de Almodóvar, marcada por cores quentes e composições simétricas, confere 
uma atmosfera intimista ao filme, evitando clichês melodramáticos, a cena em que a Martha decide 
tomar o comprimido é marca pelas “cores de Almodóvar”, ela passa um batom vermelho, escolhe 
uma blusa amarela e vai para a cadeira tomar sol em meio ao azul do céu e ao verde das plantações.

Martha escreve para Ingrid momentos antes de tomar o comprimido fatal, expressando 
tanto sua gratidão quanto seu alívio pelo fato de Ingrid não estar ao seu lado naquele momento 
derradeiro. Como afirma Martha:

Querida Ingrid, hoje é um dia tão lindo que me pareceu que 
era o momento de ir embora. Me consolou que você não 
estivesse no quarto lá embaixo, embora essa fosse a ideia. 
Mas você sabe que eu sempre improviso e estou quase 
feliz que, enquanto eu desapareço na espreguiçadeira, você 
está no mundo, experimentando algo diferente da minha 
morte. Ninguém poderá acusá-la de cumplicidade. Você 
me acompanhou tanto quanto qualquer ser humano pode 
acompanhar outro.” (01:25:22-01:26:02)

O trecho evidencia a consciência de Martha sobre o peso que é acompanhar uma pessoa até 
sua morte. Ela reconhece a exaustão emocional de Ingrid e tenta protegê-la da responsabilidade 
de presenciar sua partida, evitando que ela seja envolvida na questão legal e moral que envolve a 
eutanásia.

Apesar de sua intenção de proteger Ingrid, a sociedade e o sistema jurídico impõem uma 
visão criminalizadora sobre aqueles que auxiliam ou estão próximos a indivíduos que optam por 
interromper o próprio sofrimento. Ingrid expressa sua frustração com essa situação, questionando 
a justiça do sistema: “Por que temos que passar por tudo isso, como se fôssemos criminosos? 
Pessoas moribundas não deveriam ter o direito de acabar com suas vidas com dignidade? (01:24:13-
01:24:22)”

Esse questionamento revela a tensão entre o desejo de autonomia do indivíduo e as 
restrições impostas pelo ordenamento jurídico e pelos valores sociais. A recusa em reconhecer o 
direito de morrer com dignidade reforça a violência institucional contra os doentes terminais. A 
criminalização desse processo é reafirmada quando Ingrid é tratada como culpada pela morte de 
Martha. O policial que a interroga enfatiza sua oposição pessoal à eutanásia e sugere que ela teve 
uma participação ativa no evento:

“Ela não era do tipo que joga a toalha. Ela não reclamou?” 
(01:29:08- 01:29:12)

“Bem, chame do que quiser, mas, para mim, o que seu amigo 
fez é um crime e, como policial, como ser humano, como 
homem de fé, sou radicalmente contra qualquer pessoa 
cometer um crime. E, claro, qualquer um que ajude e instigue 
uma.” (01:30:47-01:31:02)

A resposta do policial reflete não apenas a criminalização da eutanásia, mas também a 
dimensão moral que o sistema jurídico impõe sobre a questão. O argumento baseado na fé e na 
moralidade pessoal do policial ultrapassa a análise legal e impõe um julgamento subjetivo sobre o 
sofrimento de Martha e o papel de Ingrid. A sensação de injustiça e perseguição que Ingrid sente 
se cristaliza na sua própria fala: “Bem, ele me tratou como se eu fosse o assassino.” (01:32:14-
01:32:16)

Além da narrativa, a trilha sonora e os silêncios cuidadosamente inseridos no filme reforçam 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202684

a dimensão poética da morte. Ao contrário da abordagem dramática de muitos filmes sobre o 
tema, O Quarto ao Lado se destaca por transformar o fim da vida em um momento de conexão e 
significado. Não se trata de desistência, mas de uma escolha plenamente consciente de encerrar 
um ciclo com autonomia e amor.

O Corpo, a Igreja e o Estado: Políticas da Vida e da Morte e a justiça 
de Gênero

A discussão sobre a eutanásia, enquanto prática que envolve o direito à morte digna, 
pode ser lida a partir das teorias de Michel Foucault sobre o controle dos corpos e a biopolítica. 
Foucault, em suas análises sobre o poder, demonstra como o Estado e outras instituições, como a 
Igreja, exercem controle sobre os corpos individuais e coletivos, regulando a vida e a morte. Essa 
perspectiva é fundamental para entender como a eutanasia se insere em um contexto de disputas 
políticas, éticas e de gênero, onde o direito à autonomia sobre o próprio corpo é constantemente 
questionado e regulado.

Foucault destaca que “o velho direito de causar a morte ou deixar viver foi substituído por 
um poder de causar a vida ou devolver à morte”. (Foucault, 1999, p. 129) Essa nova forma de poder, 
denominada por ele como biopoder, opera em duas dimensões principais: a anátomo-política 
do corpo humano e a bio-política da população. A anátomo-política refere-se aos mecanismos 
disciplinares que visam extrair do corpo sua força produtiva, controlando-o no tempo e no espaço, 
especialmente em instituições como escolas, hospitais, fábricas e prisões. Já a bio-política da 
população está voltada para a regulação das massas, utilizando-se de saberes estatísticos, médicos 
e sociais para gerenciar aspectos como taxas de natalidade, migração, epidemias e longevidade.

Nesse contexto, Foucault afirma que “a velha potência da morte em que se simbolizava o 
poder soberano é agora, cuidadosamente, recoberta pela administração dos corpos e pela gestão 
calculista da vida” (Foucault 1999, p. 130) . Essa afirmação evidencia como o poder moderno se 
deslocou da figura do soberano, que detinha o direito de vida e morte sobre seus súditos, para uma 
forma de controle mais sutil e difusa, que busca docilizar os indivíduos e mantê-los produtivos.

Nesse sentido, a eutanásia pode ser entendida como um ponto de tensão nessa 
governamentalidade, pois coloca em xeque o controle estatal sobre o fim da vida. Como afirma 
Foucault, “o poder não se exerce apenas para dizer ‘não’, mas também para gerir, administrar e 
controlar a vida” (Foucault, 1999, p. 132).

A Igreja, como instituição histórica de poder, também desempenha um papel central nesse 
controle. Tradicionalmente, a moral religiosa condena a eutanásia, defendendo a sacralidade da vida 
como um dom divino que não pode ser interrompido por decisões humanas. Essa visão, entretanto, 
ignora a autonomia individual e a complexidade das situações de sofrimento extremo, reforçando 
uma lógica de controle sobre os corpos que Foucault descreve como “disciplinar” (Foucault, 
2008). A justiça de gênero, nesse contexto, é frequentemente negligenciada, já que as mulheres, 
historicamente subjugadas por normas patriarcais, têm menos autonomia sobre seus corpos e 
decisões relacionadas à vida e à morte. Butler, em “Corpos que Importam” (1993), argumenta que 
a materialidade dos corpos é construída socialmente, e que certos corpos são considerados mais 
“dignos” de proteção do que outros.

[...] o corpo humano entra numa maquinaria que o 
esquadrinha, o desarticula e o recompõe. Uma ‘anatomia 
política’, que é também igualmente uma ‘mecânica do poder’, 
está nascendo; ela define como se pode ter domínio sobre o 
corpo dos outros, não simplesmente para que façam o que 
se quer, mas que operem como se quer, com as técnicas, 
segundo a rapidez e a eficácia que se determina. A disciplina 
fabrica assim corpos submissos e exercitados, corpos 
‘dóceis’. A disciplina aumenta as forças do corpo (em termos 
econômicos de utilidade) e diminui essas mesmas forças (em 
termos políticos de obediência). (Foucault, 2000, p. 119).



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202685

Foucault (2008) nos lembra de que “a vida foi capturada pelo poder e, com ela, o corpo, que 
passou a ser o espaço onde o poder se manifesta”. O corpo, portanto, não é apenas um espaço 
biológico, mas também um campo de batalhas políticas e sociais.

Quando pensamos na eutanásia sob essa ótica, podemos perceber que ela está diretamente 
ligada a uma política de controle sobre o corpo, um controle que inclui a capacidade de decidir sobre 
a morte, sendo esta decisão mediada por questões políticas, morais e religiosas. O debate sobre a 
eutanásia, especialmente no contexto contemporâneo, envolve uma tensão entre a autonomia do 
indivíduo sobre seu corpo e as imposições sociais e religiosas que moldam a percepção da vida e da 
morte. Neste sentido, a discussão sobre a eutanásia não é apenas sobre o fim da vida, mas sobre 
as condições que tornam a morte digna ou indigna, e quem tem o poder de definir tais condições.

Essa mudança no manejo do poder tem implicações importantes no entendimento dos 
direitos humanos e na proteção da vida. As normas constitucionais e penais brasileiras, por 
exemplo, não permitem que a vida seja interrompida, pois a proteção ao direito de viver é entendida 
como absoluta, não sendo sujeita à autonomia de vontade ou à dignidade da pessoa humana no 
momento da morte.

Neste contexto, pode-se afirmar que a estratégia de poder atual se distancia da soberania 
histórica, que controlava a vida e a morte dos súditos, para um controle mais sutil e disciplinador, que 
visa “docilizar” os corpos e manter a vida de maneira produtiva. Foucault ilustra como o biopoder 
transforma as sociedades, não mais governando pela morte, mas pela vida, impondo uma gestão 
que visa a maximização da produtividade dos corpos humanos e a regulação das populações.

Portanto, o biopoder reflete-se na estruturação da sociedade atual, onde a vida humana é 
tratada não como um direito absoluto, mas como um bem a ser administrado de forma racional e 
produtiva, afastando-se da ideia de que a morte pode ser decidida livremente pelo indivíduo.

A eutanásia, quando entendida como um direito à morte digna, pode ser interpretada como 
uma forma de resistência ao controle biopolítico exercido pelo Estado e pela Igreja. Ao reivindicar 
o direito de decidir sobre o próprio fim, os indivíduos desafiam as normas que regulam a vida e a 
morte, afirmando sua autonomia e dignidade. 

O Direito de Morrer e o Dever de Cuidar: A construção social da 
responsabilidade feminina- cuidar não é destino

O trabalho do cuidado, enquanto uma responsabilidade social e histórica, tem sido 
majoritariamente atribuído às mulheres ao longo do tempo. Esse processo de atribuição não se 
dá de maneira objetiva ou natural, mas é resultado de uma construção social e cultural que coloca 
as mulheres como as principais responsáveis pelos cuidados com os outros, sejam eles filhos, 
familiares ou outros indivíduos que necessitam de atenção.

No contexto do filme, que não aborda explicitamente essa temática, há uma sutileza na 
representação das mulheres e seu papel dentro dessa rede de cuidados. Martha, a personagem 
central, liga para quatro amigas mulheres e escolhe essas companhias finais, revelando a 
íntima relação entre as mulheres e o papel social do cuidado, especialmente em momentos de 
vulnerabilidade, como o final da vida. Apenas uma, disse sim.

Embora o filme não trate diretamente do trabalho de cuidado, essa escolha de Martha 
evidencia a maneira como a responsabilidade de cuidar recai sobre as mulheres, uma atribuição 
histórica que as coloca em uma posição de constante vigilância sobre os outros, muitas vezes em 
detrimento de seu próprio bem-estar. Essa construção social do cuidado é amplamente discutida 
em teorias feministas, que questionam a naturalização do cuidado como um destino inevitável das 
mulheres.

O trabalho do cuidado, historicamente invisibilizado e desvalorizado, tem sido reconhecido 
por diversas teóricas feministas como um dos pilares da subordinação feminina que é a divisão 
sexual do trabalho.

[...] a forma de divisão do trabalho social decorrente das 
relações sociais entre os sexos; mais do que isso, é um 
fator prioritário para a sobrevivência da relação social entre 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202686

os sexos. Essa forma é modulada histórica e socialmente. 
Temcomo características a designação prioritária dos homens 
à esfera produtiva e das mulheres à esfera reprodutiva e, 
simultaneamente, a apropriação pelos homens das funções 
com maior valor social adicionado (HIRATA; KERGOAT, 2007, 
p.599)

A construção da ideia de que as mulheres são “naturais cuidadoras” pode ser entendida, 
como um reflexo da forma como as sociedades patriarcais estruturam a divisão do trabalho. O 
cuidado é uma prática ética, que envolve a atenção, a responsabilidade e o compromisso com as 
necessidades dos outros, mas que, ao ser colocado nas mãos das mulheres, muitas vezes se torna 
um fardo e uma expectativa social. O cuidado, então, não é mais visto como uma escolha, mas 
como uma obrigação imposta pelas normas de gênero.

O trabalho de cuidado, especialmente no contexto de pessoas em estado terminal, é 
uma atividade que demanda profunda dedicação emocional, física e psicológica. No entanto, 
essa responsabilidade recai de maneira desproporcional sobre as mulheres, evidenciando uma 
construção social que associa o cuidado ao feminino. Como afirma Stancki (2003, p. 3), “[...] a 
masculinização e a feminilização de tarefas são construídas e associadas às representações sociais 
do masculino e do feminino”. Essa divisão sexual do trabalho não é natural, mas sim fruto de uma 
estrutura histórica e cultural que atribui às mulheres o papel de cuidadoras, seja no âmbito familiar, 
seja no mercado de trabalho.

O cuidado em situações de terminalidade envolve não apenas a execução de tarefas práticas, 
mas também a criação de vínculos afetivos e emocionais. Hirata (2012, p. 284) destaca que “o amor, 
o afeto, as emoções não parecem ser do domínio exclusivo das famílias, assim como o cuidado, 
o fazer, a técnica não parecem ser do domínio exclusivo das ‘cuidadoras’, das ‘acompanhantes’, 
das ‘auxiliares’ remuneradas”. Essa observação revela a complexidade do trabalho de cuidado, 
que transcende a mera execução de tarefas e envolve uma dimensão afetiva frequentemente 
invisibilizada e não valorizada.

A naturalização do cuidado como uma responsabilidade feminina tem raízes históricas 
profundas. Silvia Federici (2017) analisa a relação entre a caça às bruxas e a consolidação do 
capitalismo, destacando como esse processo estabeleceu uma nova divisão sexual do trabalho. 
Segundo a autora, “[...] a nossa subordinação aos homens no capitalismo foi causada por nossa 
não remuneração, e não pela natureza improdutiva do trabalho doméstico, e que a dominação 
masculina é baseada no poder que o salário confere aos homens” (Federici, 2017, p. 12). Essa 
análise evidencia como a desvalorização do trabalho doméstico e de cuidado está intrinsecamente 
ligada à subordinação das mulheres e à manutenção de estruturas de poder patriarcais.

Com a inserção massiva das mulheres no mercado de trabalho formal, o cuidado, que antes 
era realizado de forma gratuita no âmbito doméstico, passou por um processo de mercantilização 
e externalização. Hirata (2016) aponta que essa transformação abriu espaço para que homens 
também participassem do trabalho de cuidado, mas não eliminou as desigualdades de gênero, classe 
e raça que permeiam essa atividade. O cuidado continua sendo predominantemente realizado por 
mulheres, especialmente aquelas em situação de vulnerabilidade social, como mulheres pobres, 
negras e migrantes. Esse fenômeno, conhecido como “cadeias globais de cuidados” (Hochschild, 
2017), ilustra como as desigualdades estruturais se reproduzem e se intensificam no contexto do 
trabalho de cuidado.

A redistribuição do cuidado entre as mulheres ocorre de forma hierárquica, seguindo eixos 
de poder que transcendem o nível individual. Fraser (2016) argumenta que essa transferência se dá 
entre grupos de mulheres: ricas e pobres, imigrantes e não imigrantes, brancas e negras, de regiões 
desenvolvidas e subdesenvolvidas. Essa dinâmica reforça a ideia de que o cuidado não é um destino 
natural das mulheres, mas sim uma responsabilidade socialmente construída e desigualmente 
distribuída.

No contexto do cuidado de pessoas em estado terminal, essa sobrecarga sobre as mulheres 
se torna ainda mais evidente. A terminalidade demanda um nível de dedicação e envolvimento 
emocional que muitas vezes não é reconhecido ou valorizado. Além disso, a falta de políticas 
públicas e de suporte institucional adequado para lidar com essas situações acaba por reforçar a 
dependência do trabalho não remunerado ou precarizado das mulheres.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202687

No caso de Martha, ao escolher suas amigas como companheiras finais, há uma representação 
simbólica de como, muitas vezes, as mulheres precisam buscar umas às outras para apoio e 
cuidado, especialmente em momentos de extrema vulnerabilidade. A rede de apoio feminino, 
que é ao mesmo tempo uma construção social e uma resposta à falta de suporte institucional, 
também carrega consigo uma sobrecarga de expectativas que recai, predominantemente, sobre as 
mulheres. Ao mesmo tempo, a busca por companheiras femininas para o momento de morte revela 
uma inversão da lógica de cuidado imposta socialmente, onde, ao invés de serem as cuidadoras, as 
mulheres se colocam como aquelas que, ao fim da vida, necessitam também de cuidados.

A pergunta “quem cuida de quem cuida?” surge como um questionamento urgente ao 
refletir sobre a sobrecarga enfrentada pelas mulheres no trabalho de cuidado, especialmente em 
contextos de terminalidade. Essa questão revela a invisibilidade e a desvalorização do trabalho de 
cuidado, que recai predominantemente sobre as mulheres, muitas vezes em condições de exaustão 
física e emocional. Angela Davis (2017) destaca que a problemática do cuidado não deve se limitar 
às relações com o outro, mas também deve incluir o autocuidado, uma dimensão frequentemente 
negligenciada em um sistema que explora o trabalho feminino.

Cuidar de pessoas em estado terminal é uma tarefa profundamente exigente, que requer 
dedicação integral, paciência e resiliência. Muitas vezes, as cuidadoras são levadas a abandonar 
aspectos de suas próprias vidas para se dedicarem a um corpo que não responde mais aos estímulos. 
Essa realidade é agravada pela falta de redes de apoio adequadas, que poderiam compartilhar a 
carga emocional e física desse trabalho. A sobrecarga vivenciada pelas mulheres não é apenas 
prática, mas também emocional e psicológica, já que elas são frequentemente pressionadas a 
suprimir suas próprias necessidades em prol do cuidado de outrem.

Essa dinâmica reforça a ideia de que o cuidado é um destino natural das mulheres, 
perpetuando desigualdades de gênero e mantendo estruturas de poder que exploram e 
invisibilizam o trabalho feminino. A divisão sexual do trabalho, historicamente construída, atribui às 
mulheres a responsabilidade pelo cuidado, enquanto os homens são socializados para ocuparem 
espaços públicos e produtivos. Essa assimetria precisa ser desconstruída para que o cuidado seja 
reconhecido como uma responsabilidade coletiva e não como um fardo individual das mulheres.

Esse fenômeno reflete uma dualidade complexa, onde as mulheres são vistas como as 
cuidadoras naturais, mas, ao mesmo tempo, carregam consigo uma identidade social que as 
posiciona em uma constante relação de cuidado com os outros. O trabalho de cuidar, longe de 
ser um destino natural ou uma função exclusivamente feminina, deve ser entendido como uma 
construção social que precisa ser desconstruída. A expectativa de que as mulheres sejam as únicas 
responsáveis pelo cuidado é uma forma de perpetuar desigualdades estruturais e de invisibilizar o 
valor do trabalho que envolve o cuidado.

Assim, o direito de morrer, tal como discutido nas seções anteriores, está intrinsecamente 
ligado à questão do dever de cuidar. Esse dever, imposto socialmente às mulheres, não deve ser 
visto como um destino inevitável, mas como uma construção que exige reflexão e transformação. 
O cuidado não é um fardo a ser carregado sozinha, nem uma obrigação que se impõe sobre o corpo 
feminino de forma indiscutível. Em vez disso, ele deve ser reconhecido como um trabalho coletivo, 
compartilhado, e que deve ser valorizado e distribuído de forma justa entre todos os membros da 
sociedade, independentemente do gênero.

Vidas Que Se Prolongam, Liberdades Que Se Encerram: A Dimensão 
de Gênero na Eutanásia Criminalizada

O filme O Quarto ao Lado traz à tona discussões profundas sobre a terminalidade, a 
autonomia e o direito à morte digna, revelando como a criminalização da eutanásia não é apenas 
uma questão jurídica ou moral, mas também uma questão de gênero. Ao controlar o corpo, a 
autonomia e a liberdade dos indivíduos, a proibição da eutanásia afeta especialmente as mulheres, 
que são as principais responsáveis pelo trabalho de cuidado em situações de terminalidade.

A criminalização da morte digna reforça uma lógica de controle sobre os corpos, que se 
alinha com as estruturas de poder descritas por Foucault (1999) ao discutir o biopoder. Enquanto o 
Estado assume o controle sobre a vida e a morte, negando aos indivíduos o direito de decidir sobre 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202688

seus próprios corpos, as mulheres são as mais impactadas por essa dinâmica. Isso ocorre porque, 
historicamente, o trabalho de cuidado recai sobre elas, seja no âmbito familiar, seja no mercado de 
trabalho.

No filme, a personagem principal, Martha, ao optar pela eutanásia, desafia essa lógica de 
controle e reivindica sua autonomia sobre o próprio corpo. No entanto, a criminalização dessa 
prática a coloca em uma posição de vulnerabilidade, expondo-a a riscos legais e jurídicos. Essa 
situação reflete a realidade de muitas mulheres que, ao cuidarem de entes queridos em estado 
terminal, enfrentam dilemas éticos e emocionais profundos, sem o apoio necessário para lidar com 
essas situações.

A dimensão de gênero na criminalização da eutanásia torna-se ainda mais evidente quando 
consideramos que o trabalho de cuidado é majoritariamente realizado por mulheres. A proibição 
da eutanásia reforça essa dinâmica, ao transferir para as mulheres a responsabilidade de prolongar 
vidas que, em muitos casos, estão marcadas pelo sofrimento e pela perda de autonomia.

Além disso, a criminalização da morte digna nega às mulheres e a todos os seres humanos 
o direito de decidir sobre seus próprios corpos e suas próprias vidas, reproduzindo estruturas de 
poder que limitam sua liberdade e autonomia. Essa negação é particularmente grave em contextos 
de terminalidade, onde a capacidade de tomar decisões sobre o próprio corpo é essencial para 
preservar a dignidade humana.

Portanto, a criminalização da eutanásia não é apenas uma questão de controle sobre a vida 
e a morte, mas também uma questão de gênero. Ao negar o direito à morte digna, o Estado reforça 
estruturas de poder que controlam os corpos, limitam a autonomia e sobrecarregam as mulheres 
no trabalho de cuidado. O filme O Quarto ao Lado nos convida a refletir sobre essas questões, 
destacando a necessidade de desconstruir as desigualdades de gênero que permeiam o cuidado e 
de garantir o direito à autonomia e à dignidade, tanto na vida quanto na morte.

Referências

ALMODÓVAR, Pedro. O Quarto ao Lado. [Filme]. Espanha: 2024.

BARROSO, Luís Roberto; MARTEL, Letícia de Campos Velho. A morte como ela é: dignidade e 
autonomia individual no final da vida. In: GOZZO, Debora; LIGIERA, Wilson R. (org.). Bioética e 
direitos fundamentais. São Paulo: Saraiva, 2012. p. 39.

BUTLER, Judith. Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”. Buenos 
Aires: Editora Amorrortu, 2004.

DAVIS, Angela. Mulheres, Raça e Classe. São Paulo: Boitempo, 2017. DECLARAÇÃO UNIVERSAL DOS 
DIREITOS HUMANOS. Adotada e proclamada pela Assembleia Geral das Nações Unidas (ONU) em 
10 de dezembro de 1948.

DINIZ, Maria Helena. O Estado Atual do Biodireito. São Paulo: Editora Saraiva, 2001. 

DWORKIN, R. M. Domínio da vida: aborto, eutanásia e liberdades individuais. São Paulo: Ed. Martins 
Fontes, 2003.

FEDERICI, Silvia. Calibã e a Bruxa: Mulheres, Corpo e Acumulação Primitiva. São Paulo: Elefante, 
2017.

FOUCAULT, Michel. A História da Sexualidade I: A Vontade de Saber. Rio de Janeiro: Editora Graal, 
2008.

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202689

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução de Raquel Ramalhete. 41. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2000.

FOUCAULT, Michel. Os Anormais: Curso no Collège de France (1974-1975). São Paulo: Martins 
Fontes, 2000.

FRASER, Nancy. Contradictions of Capital and Care. New Left Review, n. 100, 2016. 

HIRATA, Helena. Gênero, Classe e Raça: Interseccionalidade e Consubstancialidade das Relações 
Sociais. Tempo Social, v. 28, n. 1, 2016.

HIRATA, Helena. O Cuidado e a Divisão Sexual do Trabalho. Cadernos de Pesquisa, v. 42, n. 146, 
2012.

HOCHSCHILD, Arlie. As Cadeias Globais de Cuidado e Valor Surplus. In: HIRATA, Helena; GUIMARÃES, 
Nadya (Orgs.). Cuidado e Cuidadoras: As Várias Faces do Trabalho do Care. São Paulo: Atlas, 2017.

JOYCE, James. The Dead. In: JOYCE, James. Dubliners. Londres: Grant Richards, 1914.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS PARA A EDUCAÇÃO, CIÊNCIA E CULTURA (UNESCO). 
Declaração universal sobre bioética e direitos humanos. Paris: Unesco, 2005.

SARLET, Ingo Wolfgang. Direitos fundamentais em espécie. In: SARLET, I. W.; MARINONI, L. G.; 
MITIDIERO, D. (org.). Curso de direito constitucional. São Paulo: Revista dos Tribunais, 2013. p. 380.

STANCKI, Sandra. Gênero e Trabalho: A Divisão Sexual do Trabalho. São Paulo: Editora Fundação 
Perseu Abramo, 2003.

Recebido em 7 e novembro de 2025
Aceito em 6 de janeiro de 2026


