
Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026

Resumo: Este artigo investiga a interseção entre feminismos, direitos humanos e a representação de nós mulheres 
indígenas no cinema e documentários, com ênfase na forma como nós somos retratadas nas produções audiovisuais. 
A pesquisa adota os referenciais teóricos da interseccionalidade e dos marcadores sociais da diferença para investigar 
como tais representações impactam a construção de identidades e o reconhecimento de direitos. A partir da análise 
crítica de três filmes – Rionegrinas (2023), A Terra dos Índios (1979) e Chuva é Cantoria na Aldeia dos Mortos (2018) 
– o estudo evidencia a persistência de estereótipos coloniais e da hipersexualização dos corpos femininos indígenas. 
Ao denunciar essas narrativas recorrentes, o artigo aponta para a urgência de produções que rompam com visões 
exotificadas e promovam representações autênticas, que valorizem a agência, a resistência e o protagonismo de nós 
mulheres indígenas nas lutas por identidade, território e autonomia.

Palavras-chave: Resistência. Interseccionalidade. Identidade. 

Abstract: This article investigates the intersection between feminism, human rights, and the representation of indigenous 
women in cinema and documentaries, with an emphasis on how we are portrayed in audiovisual productions. The 
research adopts the theoretical frameworks of intersectionality and social markers of difference to investigate how such 
representations impact the construction of identities and the recognition of rights. Based on the critical analysis of three 
films – Rionegrinas (2023), A Terra dos Índios (1979), and Chuva é Cantoria na Aldeia dos Mortos (2018) – the study 
highlights the persistence of colonial stereotypes and the hypersexualization of indigenous female bodies. By denouncing 
these recurring narratives, the article points to the urgency of productions that break with exotified views and promote 
authentic representations that value the agency, resistance, and protagonism of indigenous women in the struggles for 
identity, territory, and autonomy.

Keywords: Resistance. Intersectionality. Identity.

    NAJLA HELEN GRAFF DE ARAÚJO SANTOS
Mestranda do Programa de Pós-graduação Interdisciplinar em Direitos Humanos da Universidade Federal de Goiás

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8311202806569135 
E-mail:najlahelen@discente.ufg.br 

INTERFACES BETWEEN GENDER, RIGHTS AND CULTURE: 
INDIGENOUS REPRESENTATION IN DOCUMENTARY FILM

INTERFACES ENTRE GÊNERO, DIREITOS E CULTURA: A 
REPRESENTAÇÃO INDÍGENA NO CINEMA DOCUMENTAL



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202641

Introdução

A representação das mulheres no cinema tem sido um tema central nos estudos feministas, 
que questionam as narrativas tradicionais que reduzem as mulheres a papéis subalternos e 
estereotipados. No contexto de nós mulheres indígenas, essas representações se entrelaçam 
com o racismo e o colonialismo, resultando em uma visão exótica e hipersexualizada de nossos 
corpos. Ao longo do tempo, o feminismo tem desafiado essas construções, propondo narrativas 
que apresentam mulheres como protagonistas e agentes de suas próprias histórias. No caso de nós 
mulheres indígenas, a interseccionalidade entre gênero, etnia e classe revela as múltiplas opressões 
que nós enfrentamos, tanto no cinema quanto na sociedade. 

Este artigo discute como essas representações são moldadas por relações de poder, e como 
cineastas indígenas e documentários têm buscado resgatar e valorizar as nossas lutas e identidades, 
rompendo com estereótipos coloniais e promovendo narrativas mais autênticas.

A representação da mulher no cinema 

Em primeiro lugar, a representação de nós mulheres no cinema sempre foi um reflexo das 
dinâmicas sociais e culturais dominantes. Desde os primórdios da indústria cinematográfica, nós 
mulheres fomos frequentemente retratadas de maneira estereotipada e limitada, sendo muitas 
vezes confinadas a papéis subalternos ou passivos. 

Durante décadas, o baixo nível de educação das mulheres brasileiras foi defendido sob o 
pretexto de preservar a família, o que garantiu a formação ideológica dos indivíduos e reforçou a 
divisão de classes. Além disso, a Igreja e o Estado contribuíram para reprimir e perpetuar as normas 
impostas pelo modelo familiar patriarcal.

A sociedade brasileira criou barreiras físicas e morais para nós mulher por meio da estrutura 
patriarcal da família. A hegemonia masculina, baseada na dominação e no poder, influenciou 
profundamente a vida e a mentalidade feminina, moldando a forma como nós mulheres se 
percebem e são percebidas.

Dentro desse contexto, as mulheres passaram a aceitar os estereótipos patriarcais sobre si 
mesmas, enxergando seus corpos, sua sexualidade, seu intelecto e suas emoções através do olhar 
masculino (AA, 1988). Como resultado, as representações femininas existentes até hoje foram 
criadas pelos homens e continuam influenciando a maneira como as mulheres contemporâneas 
se comportam, muitas vezes tentando se adequar a uma imagem idealizada que reflete os desejos 
masculinos, e não sua verdadeira identidade.

Essas imagens são amplamente difundidas pelos meios de comunicação, especialmente 
pelo cinema, e servem como modelos que moldam atitudes e comportamentos femininos. A teoria 
feminista do cinema argumenta que esses estereótipos impostos pela mídia operam como uma 
forma de opressão: ao transformar a mulher em objeto – especialmente para audiências masculinas 
–, também anulam sua subjetividade e seu papel social.

Esse processo de apagamento feminino encontra forte respaldo nos filmes da indústria 
americana, especialmente no chamado cinema clássico de Hollywood. Nesses filmes, a narrativa 
reforça a repressão da mulher em favor da ordem patriarcal e capitalista. Ao mesmo tempo em 
que justifica a subordinação feminina, projeta um ideal de mulher alinhado aos interesses da 
acumulação de capital.

Essa representação reduzia a arquétipos como a donzela em perigo, a esposa submissa ou 
o objeto de desejo, reforçava uma visão simplista do gênero feminino. Essas imagens, amplamente 
disseminadas ao longo do século XX, não apenas influenciaram a percepção social de nós, 
mas também ajudaram a consolidar desigualdades de gênero, nos colocando em posições de 
inferioridade em relação aos homens.

Nos primeiros anos do cinema, a indústria foi dominada por uma visão patriarcal que 
buscava reforçar papéis tradicionais de gênero. Éramos frequentemente retratadas como figuras 
fracas ou dependentes, cuja principal função nas histórias era apoiar os homens ou servir como 
o prêmio a ser conquistado. Nesse contexto, as produções cinematográficas não ofereciam uma 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202642

pluralidade de representações femininas, limitando-nos a explorar aspectos superficiais. Essas 
narrativas reforçavam uma ideologia que associava a feminilidade à fragilidade, à subordinação e à 
necessidade de proteção.

O movimento feminista, no entanto, ao longo das décadas, começou a questionar essas 
representações e a reivindicar uma mudança significativa na forma como nós mulheres éramos 
retratadas nas telas. A partir da década de 1960, as mulheres começaram a ganhar mais espaço 
no cinema, não apenas como figuras de apoio, mas também como protagonistas de suas próprias 
histórias. 

Assim, alguns filmes como Thelma & Louise (1991) e Mulher-Maravilha (2017) representam 
tentativas de quebrar os estereótipos, apresentando personagens femininas complexas e 
independentes que desafiam as normas tradicionais de gênero. Contudo, mesmo com esses 
avanços, a indústria cinematográfica ainda luta contra os resquícios de representações sexistas, 
e nós mulheres continuam a enfrentar barreiras para alcançar uma representação igualitária e 
diversificada.

Nos dias atuais, embora o cinema tenha evoluído em termos de inclusão e diversidade, 
muitas mulheres ainda são retratadas através de lentes que objetificam ou simplificam sua 
experiência. Esse olhar cinematográfico perpetua a objetificação de nós mulheres, tratando-nos 
como objetos de contemplação visual, ao invés de sujeitos com agência própria. 

Assim, a representação da mulher no cinema não deve ser vista de forma homogênea. 
A diversidade de experiências femininas ainda precisa ser mais explorada, com destaque para 
mulheres de diferentes etnias, classes sociais e orientações sexuais. 

Em suma, embora o cinema tenha dado passos importantes na representação de nós 
mulheres, o trabalho de desconstruir estereótipos e garantir uma representação justa e autêntica 
ainda está longe de ser concluído. A indústria cinematográfica precisa continuar a evoluir, desafiando 
as narrativas tradicionais e oferecendo espaços para que as mulheres possam se ver refletidas de 
maneira plena, como protagonistas de suas próprias histórias e como indivíduos multifacetados. 

Portanto, é necessário garantir que todas as mulheres, independentemente de sua origem, 
classe ou identidade, tenham a chance de ocupar papéis centrais nas produções cinematográficas, 
não apenas para promover igualdade, mas para enriquecer as narrativas e ampliar o espectro de 
experiências e histórias que o cinema pode oferecer ao público.

A representação indígena no cinema e documentários

À primeira vista, sabe-se que a forma como nós mulheres somos retratadas no cinema tem 
sido uma questão central nos estudos feministas e culturais, evidenciando as formas históricas de 
opressão e subordinação presentes nas narrativas cinematográficas. Ao longo do tempo, a indústria 
cinematográfica tem reproduzido estereótipos de gênero, colocando nós mulheres em papéis 
secundários ou reducionistas, como a dona de casa, o objeto de desejo ou a figura vulnerável que 
precisa de proteção.

Apesar disso, o feminismo, ao longo de suas diferentes ondas, tem desafiado essa construção 
cinematográfica, reivindicando narrativas que apresentem as mulheres como protagonistas e 
agentes de suas próprias histórias. Teóricas como Laura Mulvey (1975) destacaram o conceito do 
“male gaze” (olhar masculino), que evidencia como as mulheres no cinema frequentemente são 
enquadradas sob a perspectiva do desejo masculino, reforçando sua objetificação. 

Nesse contexto, o cinema tem sido um espaço de disputa, onde, de um lado, persiste a 
reprodução de imagens sexistas, e de outro, surgem produções que buscam desconstruir essas 
representações e criar novas formas de narrar experiências femininas.

No caso de nós mulheres indígenas, essa questão se torna ainda mais complexa, pois 
nossas representações no cinema estão atravessadas não apenas pelo sexismo, mas também pelo 
racismo e pelo colonialismo. A nossa imagem foi historicamente construída a partir de uma ótica 
exótica e hipersexualizada, associando nossos corpos a símbolos de erotismo primitivo. Essa visão 
distorcida ignora nossas vivências reais e as nossas múltiplas formas de resistência, perpetuando a 
marginalização dos nossos povos dentro e fora das telas. 

De forma semelhante, a mulher negra também enfrenta representações cinematográficas 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202643

limitadas e estereotipadas. A construção da mulher negra no cinema, muitas vezes, a coloca em papéis 
subalternos de subempregos, como a empregada doméstica, babá ou a mulher hipersexualizada. 
Bell Hooks (1992) discute como o olhar dominante no cinema frequentemente retrata a mulher 
negra de maneira desumanizadora, colocando-a em posições que reforçam estruturas racistas e 
também patriarcais. A falta de personagens negras complexas e protagonistas reflete a exclusão 
histórica de nós mulheres racializadas nos espaços de poder.

Apesar disso, a representação da mulher negra no cinema também está ligada à sua resistência 
e ao resgate de sua própria narrativa. Nos últimos anos, produções dirigidas e protagonizadas por 
mulheres negras têm desafiado esses estereótipos, trazendo personagens com histórias mais ricas 
e de grande representação. Alguns filmes como “Pantera Negra” (2018), “Roxanne Roxanne” (2017) 
e “O Ódio que Você Semeia” (2018), mostram como a presença de mulheres negras em papéis 
centrais podem transformar o imaginário social e contribuir para a desconstrução de estereótipos 
raciais e de gênero.

A teoria de Sherry Ortner traz a representação das mulheres negras no cinema que pode ser 
analisada a partir da ideia de que as mulheres negras, historicamente, foram associadas à natureza 
e à domesticidade, enquanto os homens foram identificados com a cultura e a racionalidade. 
Essa dicotomia se reflete de maneira ainda mais intensa quando observamos a representação das 
mulheres negras nas produções cinematográficas. 

De acordo com Ortner, essa categorização não é natural, mas sim uma construção social 
que reforça hierarquias de poder. No cinema, essa lógica perpetua a marginalização das mulheres 
negras, frequentemente relegadas a papéis subalternos, como empregadas domésticas, ou 
hipersexualizadas como figuras exóticas e fetichizadas.

O livro Mulheres e Violências: Interseccionalidades (2017) destaca como a violência simbólica 
também se manifesta na forma como as mulheres negras são representadas no cinema e na mídia 
em geral​. Essas narrativas reforçam estereótipos racistas e patriarcais que retiram dessas mulheres 
a possibilidade de serem vistas como protagonistas de suas próprias histórias. 

Tal representação está alinhada com a análise de Ortner, que demonstra como a mulher é 
historicamente colocada em uma posição de subordinação, associada ao corpo e à reprodução, 
enquanto os homens dominam o espaço público e cultural. No caso das mulheres negras, essa 
dinâmica se intensifica devido à interseccionalidade entre racismo e sexismo, que reforça sua 
exclusão dos espaços de poder e sua objetificação no imaginário social.

No entanto, tanto Ortner quanto as teóricas contemporâneas do feminismo negro, como Bell 
hooks e Kimberlé Crenshaw, argumentam que essas construções sociais podem ser desconstruídas. 
O avanço das produções cinematográficas dirigidas e protagonizadas por mulheres negras tem 
demonstrado uma ruptura com esses padrões, oferecendo narrativas que resgatam suas histórias e 
desafiam os estereótipos dominantes. 

O livro Pensamento Feminista Hoje: Perspectivas Decoloniais, organizado por Heloísa 
Buarque de Hollanda, reúne reflexões fundamentais sobre feminismos decoloniais, raça, gênero 
e poder, trazendo um olhar crítico sobre a colonialidade do saber e suas implicações na luta 
feminista. A obra destaca autoras como Lélia Gonzalez, María Lugones e Thula Pires, que abordam 
as interseções entre racismo, sexismo e a exclusão histórica de mulheres negras e indígenas dos 
espaços de poder. A partir dessa perspectiva, o livro questiona as narrativas dominantes que 
moldaram o feminismo ocidental e propõe uma abordagem plural e situada, reconhecendo as 
experiências das mulheres racializadas na construção de novos horizontes políticos e epistêmicos​.

A análise proposta no livro é essencial para compreender a representação das mulheres 
negras no cinema, que historicamente foram reduzidas a papéis subalternos ou hipersexualizados. 
Como argumenta Lélia Gonzalez, o racismo e o sexismo operam conjuntamente para construir 
imagens estereotipadas das mulheres negras, reforçando sua desumanização e invisibilidade. No 
cinema, essa lógica se reflete em personagens como a “mulher negra forte”, que resiste a todas as 
adversidades, mas raramente tem espaço para demonstrar vulnerabilidade ou subjetividade, e a 
“mulher exótica”, que é erotizada sob o olhar colonial. 

No entanto, a crítica decolonial apresentada no livro Pensamento Feminista Hoje contribui 
para a desconstrução dessas imagens e a reivindicação de novas narrativas que valorizem a 
experiência e a agência das mulheres negras no cinema. Filmes como Rainha & Slim (2019) e A 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202644

Cor Púrpura (1985) desafiam os estereótipos ao apresentar protagonistas negras complexas, que 
vivenciam suas histórias de forma autônoma, sem serem reduzidas a papéis marginalizados. 

Do mesmo modo, as representações audiovisuais desempenham um papel fundamental 
na construção dos imaginários sociais e na formulação de debates sobre direitos humanos 
e justiça social. No caso de nós mulheres indígenas, o cinema e os documentários oferecem 
espaços de visibilidade, mesmo que também reforcem estereótipos e invisibilização histórica. A 
interseccionalidade entre feminismos, direitos humanos e representação indígena no cinema é um 
campo de análise essencial para compreender e perceber como essas produções dialogam com as 
nossas lutas por reconhecimento e autonomia.

Ao passo que, a interseccionalidade, conceito desenvolvido por KimberlénCrenshaw (1989), 
permite compreender como diferentes marcadores sociais da diferença – como gênero, etnia e 
classe – se entrecruzam na produção de desigualdades. No caso de nós mulheres indígenas, essa 
interseccionalidade se manifesta na sobreposição de opressões que enfrentamos, tanto pelo 
sexismo quanto pelo racismo estrutural. Assim, as representações audiovisuais podem reforçar ou 
desafiar essas opressões, dependendo da abordagem adotada pelos cineastas.

Nesse ínterim, Joan Scott (1995), em seu ensaio “Gênero: uma categoria de análise histórica”, 
propõe que o gênero deve ser compreendido como uma construção social que estrutura relações 
de poder e conhecimento. Essa perspectiva permite problematizar como nós mulheres indígenas 
somos representadas no cinema, questionando a maneira como nossos corpos são frequentemente 
vinculados a narrativas exóticas e sexualizadas. Ao tratar o gênero como categoria de análise, 
Scott evidencia como o poder opera na produção dessas imagens e no reforço de desigualdades 
estruturais e sociais.

Como resultado nos documentários e filmes analisados, percebe-se que a nossa representação 
ainda está atravessada por construções coloniais que limitam nossa autonomia e subjetividade. 
Segundo Scott (1995), as diferenças de gênero são naturalizadas para manter hierarquias sociais, e 
isso se reflete na maneira como nós mulheres indígenas somos frequentemente retratadas como 
figuras passivas ou como símbolos da natureza. Essa abordagem também é evidenciada por poetas 
quando nos retratavam como fetiche, posse e propriedade que precisavam ser “amansadas”. 

Nós mulheres indígenas frequentemente somos fetichizadas e reduzidas a objetos de posse 
e desejo, como se nossos corpos estivessem disponíveis para servir. Essa visão colonialista e racista 
está enraizada no imaginário cultural e social, perpetuando a desumanização e a objetificação. 
Nas narrativas hegemônicas tanto quanto cinematográficas, muitas vezes somos chamadas 
genericamente de “índia”, negando-nos identidade, história e nome. 

Sherry Ortner, em seu ensaio “Está a mulher para o homem assim como a natureza para a 
cultura?”, propõe uma reflexão fundamental para a análise da representação feminina no cinema. 
A autora argumenta que, historicamente, a mulher tem sido associada à natureza e à esfera do 
doméstico, enquanto o homem é vinculado à cultura, ao pensamento racional e à construção 
simbólica da sociedade. 

Assim, esse conceito ajuda a compreender como as narrativas cinematográficas perpetuam 
a visão da mulher como um ser passivo, muitas vezes reduzido a papéis de suporte, enquanto os 
homens assumem os postos de protagonistas, agentes do desenvolvimento e da transformação 
social. Esse processo de naturalização da subordinação feminina se reflete na forma como nós 
mulheres somos frequentemente retratadas como figuras frágeis, destinadas ao cuidado e à 
maternidade, enquanto os homens são representados como detentores do poder e da ação.

Essa construção social, analisada por Ortner, também está presente na representação de 
nós mulheres indígenas no cinema, onde a relação entre natureza e feminilidade é ainda mais 
acentuada. Essa perspectiva reforça uma visão colonialista e patriarcal que desumaniza e reduz 
essas mulheres a símbolos de um “primitivismo” idealizado. Ortner nos ajuda a entender como 
essas representações não são meramente artísticas, mas fazem parte de uma lógica histórica 
que mantém as mulheres em uma posição subalterna, tanto na sociedade quanto nas narrativas 
audiovisuais.

No entanto, Ortner também argumenta que essa hierarquização entre natureza e cultura 
não é uma condição imutável, mas sim uma construção social que pode ser desconstruída. Isso 
se alinha com os esforços contemporâneos de cineastas e teóricas feministas que buscam romper 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202645

com essas representações tradicionais e oferecer novas formas de narrar as experiências de nós 
mulheres. 

No cinema indígena, há um movimento crescente de valorização das vozes femininas, que 
passam a ocupar o centro das narrativas, reivindicando não apenas sua humanidade, mas também 
sua participação ativa na cultura e na política. Dessa forma, o pensamento de Ortner contribui para 
a compreensão crítica das imagens femininas no cinema e reforça a necessidade de representações 
que desafiem os estereótipos historicamente impostos a nós.

Sob o mesmo ponto de vista, ao incorporar o conceito de gênero como categoria de análise, 
torna-se possível questionar criticamente as narrativas que circulam sobre nós mulheres indígenas 
no cinema e documentários. Assim, Scott (1995) aponta que a construção do gênero está sempre 
vinculada ao poder e às formas de dominação, o que exige uma revisão das representações que 
nos desumanizam e nos hipersexualizam. Portanto, a valorização de produções feitas por cineastas 
indígenas pode representar um caminho para desconstruir esses estereótipos, promovendo 
imagens mais autênticas sobre nós e sobre nossas lutas.

Do mesmo modo, os documentários e filmes que retratam as nossas lutas, frequentemente 
oscilam entre o reforço de estereótipos e a valorização das nossas vozes e experiências. O 
documentário “Rionegrinas” (2023) evidencia a nossa resistência na defesa de nossos territórios, 
trazendo o corpo feminino como um espaço simbólico de luta, assim também a noção de que nossos 
corpos são territórios em disputa que reflete a intersecção entre a dominação colonial, patriarcal e 
capitalista, que busca despossuir tanto nossas terras quanto nossas identidades culturais.

Assim também, o documentário “A Terra dos Índios” (1979), oferece um panorama das 
dificuldades enfrentadas por nós povos indígenas. No entanto, sua abordagem estética e narrativa 
frequentemente apresenta nós mulheres indígenas sob uma ótica que reforça nossa feminilidade 
como um elemento de contemplação. Assim, essa abordagem perpetua uma visão romantizada e 
mítica de nós mulheres indígenas.

Por outro lado, “Chuva é Cantoria na Aldeia dos Mortos” (2018) já traz uma perspectiva mais 
íntima, acompanhando a trajetória de uma jovem indígena em sua jornada de amadurecimento. 
O filme questiona a sexualização dos nossos corpos ao apresentar nossa subjetividade e os nossos 
desafios dentro e fora da nossa comunidade. A protagonista não é reduzida a um corpo exótico ou 
a um símbolo de resistência, mas sim representada como uma personagem complexa, que luta por 
suas escolhas e identidade.

A crescente presença de produções dirigidas por cineastas indígenas tem contribuído para 
a construção de narrativas que rompem com os estereótipos tradicionais. Essas produções não 
apenas retratam nós mulheres indígenas como protagonistas das nossas próprias histórias, mas 
também evidenciam nossas vivências reais, suas lutas por território, identidade e autonomia. 
Diferentemente das representações exóticas e romantizadas do passado, esses novos filmes 
abordam a nossa complexidade, nos inserindo em contextos sociais e políticos.

Outro aspecto relevante é a forma como essas novas narrativas desafiam a visão ocidental de 
progresso e modernidade, ao mesmo tempo em que revelam as tensões vividas por nós mulheres 
indígenas entre nossas tradições e os desafios impostos pela sociedade contemporânea. Em muitas 
dessas produções, é possível perceber um diálogo entre o passado e o presente, mostrando que 
nós não somos figuras congeladas no tempo, mas sim agentes de transformação dentro de nossas 
comunidades e no mundo. 

Portanto, ao analisarmos essas produções, fica evidente a necessidade de expandir e 
valorizar as nossas narrativas. O cinema pode ser uma ferramenta poderosa para resgatar histórias 
silenciadas, proporcionando visibilidade e promovendo um olhar mais respeitoso e autêntico sobre 
a experiência feminina indígena. 

Conclusão

Em conclusão, a representação de nós mulheres indígenas no cinema, é uma questão 
complexa e multifacetada, marcada por séculos de colonialismo, racismo e sexismo. As narrativas 
audiovisuais históricas, predominantemente dominadas por olhares masculinos e eurocêntricos, 
contribuem para a formação de estereótipos prejudiciais que reduzem nós mulheres a papéis 
limitados e desumanizadores. 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202646

A objetificação e a hipersexualização do corpo feminino, sobretudo o corpo de nós mulheres 
indígenas, refletem uma construção colonial que continua a marginalizar nossas identidades, 
experiências e lutas. Esse panorama é reforçado pela nossa invisibilidade nas produções e pela 
representação de nossas culturas como algo exótico e primitivo, sem uma compreensão mais 
profunda e autêntica da nossas realidades e subjetividades.

Assim, o feminismo, tem sido um agente de resistência e transformação, desafiando essas 
construções estereotipadas e promovendo narrativas que buscam representar nós mulheres de 
maneira mais completa e complexa. A interseccionalidade, um conceito essencial para entender 
as múltiplas camadas de opressão, oferece uma lente crucial para examinar como nós mulheres 
indígenas enfrentamos simultaneamente o racismo, o sexismo e o colonialismo. Nesse sentido, a 
análise das produções audiovisuais se torna um campo vital para entender como essas dinâmicas 
são reproduzidas ou contestadas.

Contudo, é crucial que as produções audiovisuais continuem a se afastar de abordagens 
exotizantes e sexistas e busquem novas formas de narrar as histórias de nós indígenas, promovendo 
uma representação mais fiel à diversidade de nossas realidades, lutas e resistências. A valorização 
do cinema indígena, feito por cineastas indígenas, se apresenta como um caminho promissor para 
romper com os paradigmas coloniais, oferecendo uma representação mais rica e complexa

Referências 

ALMEIDA, Milton José de. Cinema arte da memória. Campinas: Autores Associados, 1999.

AMNB – Articulação de Organizações de Mulheres Negras Brasileiras. Dossiê sobre a situação das 
mulheres negras brasileiras, São Paulo, jun. 2007.

CALDAS, DARIO. (ORG). Homens: comportamento, sexualidade, mudança. São Paulo: SENAC, 1997.

CANDIDO, Marcia Rangel; JÚNIOR, João Feres. Representação e estereótipos de mulheres negras 
no cinema brasileiro. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 27, n. 2, p. 2-14, 2019.

COSTA, Maria Helena Braga e Vaz. Mulheres partidas: poética e política das imagens fílmicas da 
mulher. Bagoas, Natal, v. 3, p. 97-114, 2009.

DOANE, Mar y Ann. A economia do desejo: a forma da mercadoria no/do cinema. In: BELTON, John. 
Movies and mass culture. New Jersey: Rudge s University Press, 1996.

FERREIRA, Ceiça. Reflexões sobre “a mulher”, o olhar e a questão racial na teoria feminista do 
cinema. Famecos - Cultura, Mídia e Tecnologia, v. 25, n. 1, p. 1-24, 2018.

GUBERNIKOFF, Giselle. A imagem: representação da mulher no cinema. Conexão - Comunicação e 
Cultura, v. 8, n. 15, p. 65-77, 2009.

RODRIGUES, A. M. P. & ZOBOLI, F. “Feminismo é para todo mundo?”: notas sobre mulheres vítimas 
de violações de direitos. Revista Tempos E Espaços Em Educação, 16(35), e19177, 2023.

SCOTT, J. Gênero como categoria de análise histórica. Recife: SOS Corpo, 1993. 

Recebido em 7 e novembro de 2025
Aceito em 6 de janeiro de 2026


