
Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 2026

Resumo: A busca por igualdade de gênero encontra inúmeras entraves para ser alcançada; dentre elas, a repetição e a 
imposição de padrões e de papeis para homens e mulheres. Além de limitar a plena expressão dos gêneros, estabelece 
uma desigualdade estrutural que beneficia os homens. O cinema, como comunicador de massa, tem papel importante 
na educação e na conscientização social acerca da potencialidade da mulher e da necessidade de despratriarcalizar a 
sociedade.

Palavras-chave: Cinema. Igualdade de gênero. Divisão de papeis. Patriarcado.

Abstract: The quest for gender equality faces numerous obstacles to its achievement; among them, the repetition and 
imposition of standards and tasks for men and women. In addition to limiting the full expression of genders, it establishes 
a structural inequality that benefits men. Cinema, as a mass communicator, plays an important role in education and 
social awareness about the potential of women and the need to depatriarchalize society.

Keywords: Cinema. Gender equality. Division of tasks. Patriarchy.

                                         ISABELLA MARTINS VIEIRA MENEZES CARVALHO
 Mestranda em Direitos Humanos (pela UFG)

Lattes: http://lattes.cnpq.br/4691660790190660
ORCID: https://orcid.org/0009-0004-9377-452X

E-mail: isabellamvmc@gmail.com 

GENDER EQUALITY, DIVISION OF TASKS IN THE 
PATRIARCHY AND THE IMPACT OF CINEMA ON SOCIETY

IGUALDADE DE GÊNERO, DIVISÃO DE PAPEIS NO 
PATRIARCADO E O IMPACTO DO CINEMA SOBRE A 

SOCIEDADE



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202632

Introdução

A luta por igualdade de gênero afeta diretamente as estruturas sociais e econômicas, pois 
vive-se em uma repetição de padrões pré-estabelecidos, relacionados aos tão falados papeis que 
homens e mulheres exercem no dia a dia.

O patriarcado influencia homens e mulheres, oprimindo estas e impondo normas aqueles, 
forçando que ambos vivam de acordo com uma identidade de gênero tradicional e repressiva.

A questão da igualdade de gênero tem sido central nas discussões sociais e políticas ao longo 
das últimas décadas, e, dentro desse contexto, a divisão de papeis tem ganhado atenção crescente. 
Enquanto as mães têm historicamente assumido a maior parte da responsabilidade pela criação 
dos filhos, as normas sociais que regem o papel dos pais nas famílias têm evoluído lentamente.

O cinema, como forma de mídia de massa, tem refletido e, por vezes, influenciado essas 
transformações nas dinâmicas familiares. 

Apesar das críticas ao modo como Hollywood perpetuava estereótipos e reforçava as normas 
patriarcais e racistas, bell hooks (1996) defendia o potencial do cinema como uma ferramenta de 
resistência e transformação social.

Maureen Murdock (2022), em sua obra “A jornada da heroína”, retrata como era a participação 
do “príncipe” nos contos de fadas e como a princesa dependia dele para se transformar:

Na maioria dos contos de fadas, a heroína é retirada de seu 
estado de espera, de seu estado de inconsciência, e radical e 
instantaneamente se transforma para melhor. O catalisador 
dessa mudança mágica é, geralmente, um homem. Branca de 
Neve, Cinderela, Rapunzel, Bela Adormecida, Eliza Doolittle e 
Perséfone: todas compartilham variações do mesmo príncipe! 
(Murdock, 2022, p. 79).

Essa foi a visão tradicional, repetida por décadas, da relação entre príncipes e princesas. 
Mas algumas narrativas cinematográficas mais recentes têm trazido retratos de princesas e super-
heroínas independentes e fortes e que desafiam as normas tradicionais de gênero, mostrando 
que mulheres podem ser líderes, guerreiras, exploradoras e heroínas. É o caso, por exemplo, de 
“Moana” (2016), “Valente” (2012), “Mulan” (1998), e “Mulher-Maravilha” (2017).

Esse novo olhar permite que o cinema, ferramenta que atinge grande parte da sociedade, 
inclusive crianças, seja instrumento de conscientização e de educação social sobre temas que não 
só merecem, como demandam progresso, como a igualdade de gênero e a retirada da mulher de 
uma posição inferior ao homem.

Carmela Grune (2017) faz uma análise sobre o direito no cinema brasileiro e retrata que 
as obras cinematográficas podem levar ao questionamento do telespectador acerca do seu 
papel dentro da sociedade e até mesmo de empatia com os acontecimentos que envolvem os 
personagens.

A autora também retrata (Grune, 2017) que o cinema vai além de apresentar as doenças 
sociais existentes, mas de encontrar alternativas além daquelas que levam à violação de direitos:

O cinema, como representação e produtos de afetos e 
sentimentos, mostra como o direito pode ser encontrado no 
corpo ativo da sociedade, em movimento, pulsando nas veias 
de cada indivíduo que, no conjunto orgânico de um grupo, 
busca a visibilidade, não apenas de apontar para as doenças 
sociais, mas também encontrar alternativas para sair do 
lugar comum, local em que a violação de direitos humanos 
fundamentais é banalizada. (Grune, 2017, p. 46)

Percebe-se, assim, que o cinema, como expressão cultural, é um poderoso meio de 
questionamento e transformação, sendo fundamental para a luta pela igualdade de gênero e pelos 
direitos das mulheres.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202633

Metodologia

Este artigo adota uma abordagem qualitativa e interdisciplinar, com base em revisão 
bibliográfica e análise crítica de obras cinematográficas, para compreender de que maneira 
o cinema pode atuar como instrumento de reprodução ou desconstrução de papéis de gênero 
impostos pelo patriarcado. 

A pesquisa se ancora em referenciais teóricos que dialogam com os campos dos direitos 
humanos, dos estudos de gênero e da crítica feminista, como bell hooks, Simone de Beauvoir, Pierre 
Bourdieu, Chimamanda Ngozi Adichie, Linda Nicholson, entre outros.

Foram selecionadas, também, obras cinematográficas específicas – como Valente (2012), 
Moana (2016), Mulan (1998), Mulher-Maravilha (2017), As Sufragistas (2015) e Vidas Partidas 
(2016) – com o objetivo de ilustrar como o cinema representa papéis de gênero e de que maneira 
essas representações podem contribuir para a educação e a conscientização social sobre a igualdade 
entre homens e mulheres. 

A escolha dessas produções considerou critérios como a centralidade de personagens 
femininas, o alcance social dos filmes e a relevância das narrativas no contexto dos debates sobre 
equidade de gênero.

A opção por uma metodologia qualitativa e analítica justifica-se pela natureza do objeto 
estudado: as representações simbólicas e sociais de gênero no cinema. 

Essa abordagem permite compreender as nuances discursivas, culturais e ideológicas que 
permeiam as produções cinematográficas, bem como os sentidos que essas obras produzem nos 
espectadores. 

Ao invés de buscar dados estatísticos ou generalizações, busca-se a interpretação crítica dos 
discursos e imagens que influenciam, reforçam ou desafiam normas sociais patriarcais.

Além disso, o enfoque interdisciplinar é essencial diante da complexidade do tema, que 
atravessa os campos da sociologia, filosofia, comunicação, direito e estudos culturais. 

Dessa forma, esta metodologia possibilita não apenas a análise do conteúdo das obras, mas 
também a reflexão sobre os impactos socioculturais das narrativas cinematográficas na luta por 
igualdade de gênero e no fortalecimento dos direitos das mulheres.

Divisão patriarcal de papeis e a busca por igualdade de gênero

Em uma de suas célebres frases, Chimamanda Ngozi Adichie (2015, p. 36) disse que “O 
problema da questão de gênero é que ela prescreve como devemos ser em vez de reconhecer 
como somos”.

E esta é a realidade da sociedade patriarcal, que repete incansavelmente as normas 
destinadas a cada gênero, ensinada e repetida ao longo da vida e de gerações, sem considerar a 
identidade e as vontades de cada indivíduo – que precisam se adequar aos padrões impostos.

Essa repetição de imposição de padrões é iniciada a cada nascimento de uma criança. 
À menina são ensinadas (e cobradas) as tarefas vinculadas ao lar, como lavar louças, arrumar a 
cama, limpar a casa e a idealização do casamento. Ao menino, cobra-se força física, ausência de 
demonstração de sentimentos (como por frases como “menino não chora”), sendo deixadas de 
lado quaisquer atividades domésticas.

A célebre frase de Simone de Beauvoir (1980, p. 13), “Não se nasce mulher, torna-se 
mulher” reflete esta ideia de que “mulher” não é natural, mas uma construção social imposta pelo 
patriarcado.

Tais fatos deixam claro que a divisão de papéis de gênero é uma imposição externa e que não 
leva em conta a verdadeira potencialidade humana, tanto de homens, quanto de mulheres. Essa 
idealização de que as mulheres devem se dedicar à casa e à maternidade, enquanto os homens 
ocupam os espaços de poder e liderança reforçam hierarquias de poder e dependência econômica 
e emocional das mulheres em relação aos homens.

A divisão rígida de papéis limita tanto as mulheres quanto os homens, perpetuando uma 
desigualdade estrutural que beneficia um grupo - os homens - em detrimento do outro - as 
mulheres.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202634

Em grande parte das vezes, o “sucesso” da mulher depende de renúncias, seja no âmbito 
domiciliar ou profissional, conforme explica Pierre Bourdieu (2012), no livro “A Dominação 
Masculina”:

A verdade das relações estruturais de dominação sexual 
se deixa realmente entrever a partir do momento em que 
observamos, por exemplo, que as mulheres que atingiram os 
mais altos cargos (chefe, diretora em um ministério etc.) têm 
que “pagar”, de certo modo, por este sucesso profissional 
com um menor “sucesso” na ordem doméstica (divórcio, 
casamento tardio, celibato, dificuldades ou fracassos com os 
filhos etc.) e na economia de bens simbólicos; ou, ao contrário, 
que o sucesso na empresa doméstica tem muitas vezes por 
contrapartida uma renúncia parcial ou total a maior sucesso 
profissional (através, sobretudo, da aceitação de “vantagens” 
que não são muito facilmente dadas às mulheres, a não ser 
quando as põem fora da corrida pelo poder: meio expediente 
ou “quatro quintos”). (Bourdieu, 2012, p. 126).

Linda Nicholson (1999) aborda o impacto da história e da cultura para as propostas sobre 
“mulheres” e que isso configura atos políticos:

Talvez seja hora de assumirmos explicitamente que nossas 
propostas sobre as “mulheres” não são baseadas numa 
realidade dada qualquer, mas que elas surgem de nossos 
lugares na história e na cultura; são atos políticos que refletem 
os contextos dos quais nós emergimos e os futuros que 
gostaríamos de ver. (Nicholson, 1999, p. 75). 

Surge, então, a necessidade de mudança social – especialmente por parte dos homens, dos 
legisladores e dos empregadores –, a fim de que essa patriarcal divisão de papéis seja superada, 
como defende Maureen Murdock (2022):

Para enfrentar essas questões – a necessidade de autonomia 
e a necessidade de procriar –, as mulheres precisam de uma 
mudança de atitude por parte da sociedade e da assistência 
dos homens. Papéis flexíveis na família e políticas empresariais 
e legislativas que reflitam essas mudanças acabarão por 
mudar a forma como a dependência é vista e vivenciada pelas 
mulheres. Nossa heroína não terá mais que abrir mão de si 
mesma em nome do crescimento e do desenvolvimento dos 
outros. (Murdock, 2022, p. 74).

Lynn Hunt traz em sua obra “A invenção dos direitos humanos: uma história” sobre a visão 
inferior – até mesmo biológica – de uma mulher, a sua delicadeza e a sua incapacidade, pelos olhos 
de um fisiologista na década de 1790 (2009, p. 66):

O principal fisiologista francês da década de 1790 e início dos 
anos 1800, Pierre Cabanis, argumentava que as mulheres 
tinham fibras musculares mais fracas e a massa cerebral mais 
delicada, o que as tornava incapazes para as carreiras públicas, 
mas a sua consequente sensibilidade volátil adequava-as 
para os papéis de esposa, mãe e ama. Esse pensamento 
ajudou a estabelecer uma nova tradição em que as mulheres 
pareciam predestinadas a se realizar dentro dos limites da 
domesticidade ou de uma esfera feminina separada. (Hunt, 
2009, p. 66)

Em seguida, Lynn Hunt (2009) aborda o fato de que o filósofo inglês John Stuart questionou 
tais diferenças biológicas e defendeu que há de haver uma perfeita igualdade entre os gêneros, 
conforme trecho abaixo:



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202635

No seu influente tratado A sujeição das mulheres (1869), o 
filósofo inglês John Stuart Mill questionou a própria existência 
dessas diferenças biológicas. Insistia que não podemos saber 
como os homens e as mulheres diferem quanto à sua natureza, 
porque só os vemos nos seus papéis sociais correntes. “O 
que agora se chama a natureza das mulheres”, argumentava, 
“é algo eminentemente artificial.” Mill ligava a reforma do 
status das mulheres ao progresso social e econômico global. 
A subordinação legal das mulheres, afirmava, “é errada em si 
mesma” e “deve ser substituída por um princípio de perfeita 
igualdade, não admitindo nenhum poder ou privilégio num 
dos lados nem incapacidade no outro”. (Hunt, 2009, p. 66)

Sabe-se que ainda há quem entenda que a mulher é predestinada aos afazeres domésticos, 
de forma que as alterações legislativas são de extrema importância para o desenvolvimento social 
e, em grande parte, surgem com o impulso dado pela própria demanda social.

À medida que um grupo toma consciência da importância de alguma alteração e que 
a reivindica, isso se torna uma fonte de direito, que enseja uma avaliação das normas jurídicas 
existentes sobre o tema e a possível criação ou modificação da legislação.

A participação das mídias, dentre elas, o cinema, é crucial para despertar tanto o interesse, 
quanto à consciência, acerca dos problemas de desigualdade de gênero e as formas de solucioná-
los.

Produções cinematográficas e a importância da utilização do cinema 
para educação e conscientização sobre equidade de gênero

Rosana Cássia Kamita (2017, p. 1.394), relata que “A representação feminina nas diferentes 
linguagens alterna presença e ausência. Na maior parte das vezes, apresenta-se presente como 
objeto a partir de um olhar masculino”. 

Por essa razão, destaca a importância de entendermos o papel dos espectadores e da 
mulher, tanto como atriz, quanto como receptora desses filmes:

No entanto, não basta produzir um filme em bases diferentes, 
é necessário que haja uma sintonia em relação àqueles que 
assistem a essas produções sob um novo olhar. Assim, ao 
se considerar o cinema narrativo clássico como um meio de 
reprodução da imagem estereotipada da mulher, cumpre 
buscar alternativas a esse padrão. O cinema de matiz 
comercial enfatiza o papel normativo da mulher na sociedade 
e, consequentemente, manipula um sistema de punição 
àquelas que negligenciam essa postura a ser adotada. Nesse 
sentido, o cinema tem contribuído diretamente com um 
modelo de sociedade tradicionalista, institucionalizando 
um modo de representação da mulher. Assim, mesmo que 
haja cineastas que se disponham a criar novas abordagens 
cinematográficas, resta questionar o papel dos espectadores 
frente a essa epistemologia divergente e, desse modo, refletir 
sobre a mulher nos dois lados da câmera e com a recepção dos 
filmes. (Kamita, 2017, p. 1.395)

A representação de gênero no cinema tem sido um campo de debate, especialmente 
quando analisamos os papéis e os estereótipos atribuídos às mulheres. Por isso é que a igualdade 
de gênero, por meio de luta por direitos e oportunidades iguais para todos os gêneros, com atuação 
do feminismo, como movimento social e político, são questões centrais nesses debates.

Carmela Grune (2017, p. 62) entende que direito no cinema é perceber o direito nas 
relações sociais, é o conhecimento jurídico pelas histórias contadas. Assim, o cinema não é apenas 
um reflexo passivo da sociedade, mas também um veículo de poder que molda e reforça normas 
sociais, incluindo as de gênero.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202636

Ao longo da história do cinema, a igualdade de gênero e o feminismo foram abordados 
de maneiras distintas, desde a objetificação das mulheres até representações mais complexas e 
empoderadas.

É nisso que se baseia a crítica feminista contemporânea, que busca maior representatividade 
e voz feminina nas produções cinematográficas.

Assim como concluiu Maureen Murdock (2022, p. 79), ao analisar as princesas tradicionais, 
como Branca de Neve, Cinderela, Rapunzel e Bela Adormecida, é possível perceber que são 
moldadas para ser belas, dóceis e submissas, e para aguardar o seu príncipe salvá-la.

Em contrapartida, algumas obras têm trazido uma nova visão, com personagens femininas 
em papéis de liderança e poder, invertendo estes papéis tradicionais, com representações poderosas 
e inspiradoras para as meninas que os assistem, e, também, educacionais para os meninos.

Esse é o caso do filme “Valente” (2012), que, diferente das princesas tradicionais, que, em 
regra, são personagens passivas, dependentes da ajuda de um príncipe ou da magia para alcançar 
seus objetivos, apresenta a protagonista Merida, que subverte esse estereótipo tradicional, em 
razão do ímpeto de ser livre para seguir seu próprio caminho, se mostrando como uma jovem 
independente e autônoma.

Merida lida com as expectativas tradicionais da sociedade medieval de se casar e ter filhos, 
mas demonstra o seu inconformismo e busca a sua liberdade para decidir o seu futuro, utilizando 
um arco e flecha como instrumento de luta.

Outro estereótipo subvertido é a necessidade de um príncipe para salvar ou trazer felicidade 
à princesa, uma vez que a protagonista Merida soluciona os seus contratempos e encontra força 
dentro de si mesma.

Filmes como este promovem a ideia de que as meninas podem ser fortes, independentes e 
líderes em suas próprias histórias, sem depender de figuras masculinas ou de tradições antiquadas 
e que precisa de um príncipe para se afirmar.

São capazes, também, de encorajar meninas e meninos a repensarem os papéis tradicionais 
e a refletirem sobre a ideia de que todos têm o direito de construir seus próprios caminhos.

Há, também, filmes que desafiam normas de gênero e buscam autonomia, como o filme 
“As Sufragistas” (2015), uma obra cinematográfica que retrata a luta das mulheres britânicas pelo 
direito ao voto no início do século XX.

Pela narrativa, percebe-se o pensamento patriarcal de que as mulheres são bem 
representadas pelos homens, a busca pela manutenção do controle e do silêncio feminino, de 
evitar que as mulheres pensem por si só, que percebam que podem expressar a sua opinião por 
meio do voto – que pode ser, inclusive, diferente daquela dos homens de sua família.

No filme, a protagonista Maud Watts é uma funcionária de uma lavanderia, casada e com 
um filho, que, ao contrário do padrão passivo vivido até então, transformou a sua percepção e se 
viu perturbada com as injustiças sociais, o que ensejou o seu envolvimento com outras mulheres 
militantes ligadas a movimentos políticos de luta pelos direitos das mulheres.

Merece destaque o fato de que o marido da protagonista é contra a sua atuação no 
movimento, por entender que deve ser mantido o voto apenas para homens e, à medida que Maud 
Watts inicia a sua atuação na luta por seus direitos, o marido não a permite entrar em casa e ter 
contato com o filho.

É possível perceber que a expectativa de poder votar (e ter voz) gerou uma ânsia por 
liberdade em um grupo de mulheres. Assim, o filme retrata a transformação da personagem, 
de uma mulher submissa e conformada com seu destino, a uma militante destemida, disposta a 
sacrificar sua vida pessoal e profissional pela causa, inclusive, agindo contra a vontade do marido, 
em busca dos seus direitos.

Já o filme brasileiro “Vidas Partidas” (2016), retrata, além da violência doméstica enfrentada 
por diversas mulheres, a dificuldade, em uma sociedade patriarcal e machista, de lidar com 
o sucesso da mulher, uma vez que se encontra acostumado aos padrões tradicionais de que os 
homens lidam com poder e as mulheres com os afazeres domésticos. 

No início da narrativa, é possível perceber um casal feliz, em aparente cumplicidade, formado 
pelos personagens Marcela e Pedro. Bastou que Pedro precisasse lidar com o seu desemprego e, 
paralelamente, com o sucesso profissional da esposa, Marcela, que Pedro passou a expressar seu 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202637

lado agressivo, manipulador e abusivo, contando com agressões físicas e psicológicas à esposa. 
É retratado, ainda, as falhas nas redes de apoio e do judiciário, com cenas em que é dito à 

Marcela que a separação poderia comprometer a guarda dos filhos, mesmo ela tendo informado 
que foi alvo de violência doméstica pelo marido, bem como as dificuldades encontradas para 
denunciar o marido.

Pelas obras cinematográficas mencionadas, é possível confirmar o papel fundamental do 
cinema em promover tanto a empatia e o questionamento do telespectador sobre a sua atuação 
na vida real, como a educação e a conscientização de problemas sociais e reflexão sobre possíveis 
mudanças e soluções. 

Considerações finais

Chimamanda Ngozi Adichie (2015), na obra “Sejamos todos feministas”, traz a reflexão de 
que as mulheres fazem mais tarefas domésticas e que a justificativa não é a existência de um gene 
diferente neste ponto, mas ao fato de que são repetidos os padrões de que o papel da mulher é 
cozinhar. Acontece que, ao tratar sobre premiações, a gente maioria dos cozinheiros denominados 
“chef”, são homens:

Meninos e meninas são inegavelmente diferentes em termos 
biológicos, mas a socialização exagera essas diferenças. E isso 
implica em autorrealização de cada um. O ato de cozinhar, por 
exemplo. Ainda hoje, as mulheres tendem a fazer mais tarefas 
de casa de que os homens – elas cozinham e limpam a casa. 
Mas por que é assim? Será que elas nascem com um gene a 
mais para cozinhar ou será que, ao longo do tempo, elas foram 
condicionadas a entender que seu papel é cozinhar? Cheguei 
a pensar que talvez as mulheres de fato houvessem nascido 
com tal gene, mas aí lembrei que os cozinheiros mais famosos 
do mundo – que recebem o título pomposo de “chef” – são, 
em sua maioria, homens. (Adichie, 2015, p. 37)

É forçoso relembrar que, no âmbito nacional, as mulheres já influenciaram a construção de 
importantes normas – como a Lei do Divórcio, em 1977, o direito à prática de futebol, em 1979, a 
emblemática Lei Maria da Penha, em 2006, a Lei do Feminicídio, em 2015, dentre tantas outras.

Assim, pelo exposto neste artigo, percebe-se que o cinema, que exerce um grande 
impacto cultural, pode influenciar a desconstrução da desigualdade de gênero, contribuindo para 
a educação e para o empoderamento das mulheres.

Sobre o cinema brasileiro, Carmela Grune (2017, p. 64) aborda a “necessidade de persistir 
em pensar e produzir um direito “fora da caixa”, dos códigos, retratado no cotidiano, capaz de 
despertar interesse pelas situações antes percebidas para a transformação positiva da realidade 
social”.

Para Rosana Cássia Kamita (2017), as produções cinematográficas estão no caminho de 
questionar os estereótipos e padrões tradicionais da sociedade. Mas não se pode perder de vista o 
posicionamento e a escolha das cineastas neste âmbito, pois a autoria feminina não corresponde a 
uma garantia de um novo posicionamento, conforme trecho abaixo:

O cinema é uma área importante para que se estabeleçam 
discussões sobre gênero. O discurso cinematográfico pode 
se constituir em um campo no qual se inserem alternativas 
a uma cultura tradicionalista e conservadora. A relação 
cinema/gênero encaminha a busca para uma nova produção 
de sentido e questionamentos do senso comum em relação 
às atribuições de gênero na sociedade. Assim, a posição 
das cineastas pode ser a de se encaminharem como vozes 
consoantes ou dissonantes, aderir às ideias pré-concebidas 
ou surgir como alternativa ao discurso hegemônico. Nesse 



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202638

sentido, a autoria feminina não garante, por si só, uma reação 
ao tradicional, depende de uma consciência de reprodução 
ou reação ao tradicionalmente estabelecido. (Kamita, 2017, p. 
1.396)

O cinema, ao mesmo tempo em que reflete as dinâmicas sociais e culturais, também 
tem o poder de influenciá-las. Filmes como Mulher-Maravilha, Valente e Mulan se destacam 
por subverterem os papéis tradicionais e por oferecerem uma nova perspectiva sobre a mulher, 
mais alinhada com as questões feministas contemporâneas. Esses filmes não apenas abordam a 
autonomia das personagens femininas, mas também promovem a reflexão sobre as construções 
sociais que determinam o que significa ser homem ou mulher em uma sociedade patriarcal.

A igualdade de gênero é um direito fundamental que visa garantir condições equitativas 
para homens e mulheres em todas as esferas da vida. No entanto, ainda existem desigualdades 
significativas, especialmente nas responsabilidades domésticas e no cuidado com os filhos, onde as 
mulheres continuam a carregar a maior parte das responsabilidades, o que tem impacto direto no 
seu desenvolvimento profissional.

A Organização Internacional do Trabalho (OIT), em sua Recomendação nº 165, fala sobre 
promover a igualdade de oportunidades para homens e mulheres trabalhadores.

A preocupação global sobre a desigualdade de gênero é confirmada, ainda, pelo fato de 
que a igualdade de gênero consta como “Objetivo de Desenvolvimento Sustentável nº 5” da 
Organização das Nações Unidas (ONU)1, o que reforça a medida como promoção dos Direitos 
Humanos, conforme previsto no site das Nações Unidas:

Objetivo 5. Alcançar a igualdade de gênero e empoderar todas 
as mulheres e meninas
5.1 Acabar com todas as formas de discriminação contra todas 
as mulheres e meninas em toda parte.
5.2 Eliminar todas as formas de violência contra todas as 
mulheres e meninas nas esferas públicas e privadas, incluindo 
o tráfico e exploração sexual e de outros tipos.
5.3 Eliminar todas as práticas nocivas, como os casamentos 
prematuros, forçados e de crianças e mutilações genitais 
femininas
5.4 Reconhecer e valorizar o trabalho de assistência e 
doméstico não remunerado, por meio da disponibilização de 
serviços públicos, infraestrutura e políticas de proteção social, 
bem como a promoção da responsabilidade compartilhada 
dentro do lar e da família, conforme os contextos nacionais.
5.5 Garantir a participação plena e efetiva das mulheres e 
a igualdade de oportunidades para a liderança em todos os 
níveis de tomada de decisão na vida política, econômica e 
pública.
5.6 Assegurar o acesso universal à saúde sexual e reprodutiva 
e os direitos reprodutivos, como acordado em conformidade 
com o Programa de Ação da Conferência Internacional sobre 
População e Desenvolvimento e com a Plataforma de Ação de 
Pequim e os documentos resultantes de suas conferências de 
revisão

A luta pela igualdade de gênero no cinema não está concluída. Apesar dos avanços, ainda 
é possível observar a persistência de estereótipos, a marginalização de personagens femininas e a 
falta de representatividade diversa. A indústria cinematográfica, portanto, continua a desempenhar 
um papel crucial na desconstrução de desigualdades e na criação de narrativas que questionem as 
normas de gênero e valorizem a diversidade.

1  Informação disponível em: <https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/5>. Acesso em 18 de janeiro de 2025.



Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322  - Palmas - TO - v.13 n.02 - 202639

Referências

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Sejamos todos feministas. Tradução: Christina Baum. 1. ed. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2015.

AS Sufragistas. Direção: Sarah Gavron. Produção: Alison Owen e Faye Ward. Reino Unido: Focus 
Features, 2015. 1 DVD.

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Tradução de Sérgio Milliet. 1. ed. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1980.

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Tradução Maria Helena Kühner. 11. Ed. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2012.

GRUNE, Carmela. Direito no cinema brasileiro. São Paulo: Saraiva, 2017.

HUNT, Lynn. A invenção dos direitos humanos: uma história. Tradução: Rosaura Eichenberg. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2009.

KAMITA, Rosana Cássia. Relações de gênero no cinema: contestação e resistência. Florianópolis: 
Revista Estudos Feministas, 2017. Disponível em: <https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/
article/view/48996>. Acesso em: 18 jan. 2025.

MURDOCK, Maureen. A jornada da heroína. Tradução: Sandra Trabucco Valenzuela. 1. ed. Rio de 
Janeiro: Sextante, 2022.

NAÇÕES Unidas. Objetivo 5. Alcançar a igualdade de gênero e empoderar todas as mulheres e 
meninas. Nações Unidas Brasil, [s.d.]. Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/5. Acesso em 
18 de janeiro de 2025.

NICHOLSON, Linda. Interpretando o gênero. Cornell University, 1999.

VALENTE. Direção: Mark Andrews e Brenda Chapman. Produção: Katherine Sarafian. Estados 
Unidos: Walt Disney Studios Motion Pictures, 2012. 1 DVD.

VIDAS Partidas. Direção: Marcos Schechtman. Produção: Naura Schneider e Flávio Tambelini. Brasil: 
Europa Filmes, 2016. 1 DVD.

Recebido em 7 e novembro de 2025
Aceito em 6 de janeiro de 2026


